Available online : https://doi.org/10.32665/jarcoms.v4i4.5637

Journal of Research Applications in
Community Services ©

Copyright (c) Journal of Research Applications in Community
Services

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-
NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

p-1ISSN: 2963-9271 VOL. 4 NO. 4 (2025) : 153-168 e-ISSN: 2962-9586

MODEL INTERKONEKSI NILAI ISLAM, REGULASI SOSIAL, DAN TRADISI
KESEHATAN MELALUI KULIAH TAMU INTERNASIONAL: PENGUATAN
KESADARAN KRITIS MAHASISWA UIS MALAYSIA

Article History: Lisa Aminatul Mukaromah?, Nawafila Februyani? Agus Sholahudin
Received : 27-09-2025 Shidig® Mohd Izzudin*

Revised 21-09-2025 Corresponding author : Lisa Aminatul Mukaromah?
Accepted : 06-12-2025 Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri, lisa@sunan-giri.ac.id*
Online o 19-12-2025 2Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri, Nawafila@unugiri.ac.id?

3Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri, agussholah@gmail.com?
4Universiti Islam Selangor, mohdizzuddin@uis.edu.my*

Abstract

Global developments demand cross-border learning models that are not only academic in nature but also
capable of integrating religious values, social regulations, and modern scientific knowledge in understanding
contemporary issues. However, studies examining how international guest lectures can serve as a medium to
interconnect these three aspects remain limited, thereby highlighting the need for research that illustrates the
pedagogical and social contributions of cross-national community engagement. This study aims to analyze how
students at Universiti Islam Selangor (UIS) Malaysia comprehend current issues through the perspectives of
Islamic values, social regulations, and culturally rooted health traditions in an international guest lecture setting.
This research employed a qualitative descriptive method using participant observation, document analysis, and
reflective interactive discussions. The activity took place at DK Ishak Baharom, UIS Malaysia, involving 70
students and featuring three lecturers from Indonesia who presented topics on: (1) legal regulations for combating
online gambling, (2) zakat as an Islamic financial instrument and social policy, and (3) traditional jamu and herbal
medicine as components of culturally based modern healthcare. The findings indicate that students developed a
comprehensive understanding of: (a) the prohibition of online gambling, which is grounded not only in economic
considerations but also in moral and spiritual dimensions; (b) zakat as an empowerment instrument requiring
effective regulation to generate meaningful social impact; and (c) herbal traditions as cultural heritage aligned with
the halal-thayyib principles and supported by scientific legitimacy. Measurable outcomes include enhanced critical
awareness, strengthened Islamic literacy related to contemporary issues, and positive participant responses
reflected in high enthusiasm and analytical questioning during discussions. This study affirms that international
guest lectures can serve as a transformative model of cross-border community engagement, strengthening
academic collaboration while providing an integrative learning space that connects Islamic values, social
regulations, and modern scientific knowledge.

Keywords: Islamic Values, Social Regulations, Herbal Health Traditions, International Guest Lecture

Abstrak

Perkembangan global menuntut adanya model pembelajaran lintas negara yang tidak hanya bersifat
akademis, tetapi jJuga mampu mengintegrasikan nilai agama, regulasi sosial, dan ilmu pengetahuan modern dalam
memahami isu kontemporer. Namun, kajian tentang bagaimana kegiatan guest lecture internasional dapat menjadi
medium interkoneksi ketiga aspek tersebut masih terbatas, sehingga diperlukan penelitian yang menggambarkan
kontribusi pedagogis dan sosial dari praktik pengabdian lintas negara. Penelitian ini bertujuan menganalisis
bagaimana mahasiswa Universiti Islam Selangor (UIS) Malaysia memahami isu-isu aktual melalui perspektif
nilai Islam, regulasi sosial, dan tradisi kesehatan berbasis budaya dalam kegiatan kuliah tamu internasional.
Penelitian menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan teknik observasi partisipan, analisis dokumentasi,
dan refleksi diskusi interaktif. Kegiatan dilaksanakan di DK Ishak Baharom UIS Malaysia, melibatkan 70
mahasiswa, dan menghadirkan tiga dosen dari Indonesia dengan topik: (1) Regulasi hukum dalam menanggulangi
judi online, (2) Zakat sebagai instrumen keuangan Islam dan kebijakan sosial, serta (3) Tradisi jamu dan herbal

153
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://doi.org/10.32665/jarcoms.v4i4.5637
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20220920401636230
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/1524142771
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20220913051209318
mailto:lisa@sunan-giri.ac.id
mailto:Nawafila@unugiri.ac.id
mailto:agussholah@gmail.com
mailto:mohdizzuddin@uis.edu.my
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

sebagai bagian dari kesehatan modern berbasis budaya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mahasiswa
memperoleh pemahaman komprehensif mengenai: (a) larangan judi online yang tidak hanya berdimensi ekonomi,
tetapi juga moral dan spiritual; (b) zakat sebagai instrumen pemberdayaan yang memerlukan regulasi efektif agar
berdampak sosial; dan (c) tradisi herbal sebagai warisan budaya yang sejalan dengan prinsip halal-thayyib
sekaligus memiliki legitimasi ilmiah. Luaran terukur mencakup peningkatan kesadaran kritis, penguatan literasi
keislaman berbasis isu kontemporer, serta respon positif peserta yang tercermin dari antusiasme dan pertanyaan
analitis dalam sesi diskusi. Penelitian ini menegaskan bahwa kuliah tamu internasional dapat menjadi model
pengabdian lintas negara yang transformatif, memperkuat kolaborasi akademik, serta membuka ruang
pembelajaran integratif antara nilai Islam, regulasi sosial, dan ilmu pengetahuan modern.

Kata Kunci: Nilai Islam, Regulasi Sosial, Tradisi Kesehatan Herbal, Kuliah Tamu Internasional.

1. PENDAHULUAN

Kegiatan akademik lintas negara menjadi kebutuhan penting dalam memperkuat kapasitas
mahasiswa, memperluas wawasan internasional, dan membangun jejaring keilmuan yang
berorientasi pada solusi transnasional. Pendidikan tinggi tidak lagi hanya sebatas transfer ilmu
pengetahuan secara satu arah dari dosen ke mahasiswa, melainkan menuntut adanya interaksi,
pertukaran gagasan, serta integrasi nilai-nilai yang melibatkan aspek moral, sosial, dan budaya
(Andriani, 2022). Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan Islam yang menekankan
keseimbangan antara dimensi spiritual dan rasional, di mana setiap kegiatan akademik harus
diarahkan untuk membentuk generasi yang kritis, berintegritas, dan mampu menghadapi
tantangan zaman. Dalam kerangka ini, program kuliah tamu internasional yang melibatkan
dosen dari Indonesia dengan mahasiswa Universitas Islam Selangor (UIS) Malaysia menjadi
salah satu praktik baik yang bukan hanya mempertemukan dua institusi pendidikan, tetapi juga
memperkuat kolaborasi dalam menjawab persoalan nyata yang dihadapi umat.

Fenomena yang muncul dalam kuliah tamu tersebut menunjukkan adanya kebutuhan
mahasiswa untuk memahami persoalan aktual yang terkait dengan nilai keislaman, regulasi
sosial, dan kesehatan masyarakat. Mahasiswa UIS Malaysia tidak sekadar hadir sebagai
pendengar, tetapi aktif mengajukan pertanyaan kritis yang menandakan adanya keresahan
sekaligus rasa ingin tahu terhadap isu-isu kontemporer (Sufratman, 2022). Pertanyaan
mengenai mengapa judi online tetap dilarang meskipun menggunakan uang pribadi, bolehkah
mustahik menerima zakat ganda, hingga ragam herbal yang digunakan di Bali dan Indonesia,
mencerminkan bahwa mahasiswa berusaha mengaitkan materi dengan realitas sosial di
sekitarnya. Fenomena ini memperlihatkan betapa pentingnya ruang diskusi akademik lintas
negara untuk menjembatani pemahaman mahasiswa dalam menghadapi isu-isu yang kompleks,
yang tidak dapat dijawab secara sederhana tanpa interkoneksi antara dimensi agama, hukum,
dan sains modern (Ita Wijayanti, 2022).

Zakat tidak semata-mata dipandang sebagai ibadah ritual yang bersifat personal, melainkan
sebagai mekanisme distribusi kekayaan yang mampu memperkuat solidaritas umat. Dalam
konteks ini, mahasiswa UIS Malaysia mengajukan pertanyaan apakah seorang mustahik yang
telah menerima zakat dari pemerintah masih boleh menerima zakat dari masyarakat
(Chellyadiza & Shabiha, 2023). Pertanyaan ini dijawab dengan penjelasan bahwa zakat tetap
boleh diterima selama penerima masih memenuhi kriteria mustahik, karena zakat tidak hanya
bersumber dari negara tetapi juga masyarakat luas. Namun demikian, penekanan diberikan pada
pentingnya regulasi agar zakat dapat lebih efektif dalam pemberdayaan, bukan sekadar bantuan
konsumtif (Sumarta et al., 2024). Hal ini sejalan dengan gagasan zakat sebagai Islamic social
finance yang menuntut peran negara, lembaga zakat, dan masyarakat dalam pengelolaan yang
transparan, akuntabel, dan produktif. Dengan demikian, materi zakat menunjukkan adanya
jembatan antara ajaran agama, kebijakan sosial, dan praktik ekonomi yang strategis bagi
kesejahteraan umat (Lalan Ruslanudin, 2023).

Jamu sebagai warisan budaya Indonesia telah digunakan selama berabad-abad untuk
menjaga kebugaran, menyembuhkan penyakit, dan meningkatkan kualitas hidup.
Perkembangannya kini tidak hanya bersifat tradisional, tetapi juga telah memasuki ranah ilmiah
melalui kajian fitokimia, farmakologi, hingga bioteknologi modern. Pertanyaan mahasiswa UIS

154
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

Malaysia mengenai jenis-jenis herbal di Bali menunjukkan adanya ketertarikan pada kekayaan
biodiversitas Indonesia yang memiliki nilai kesehatan sekaligus nilai ekonomi (Rahman Fadli,
2022). Penjelasan dosen menekankan bahwa jamu dan herbal tidak sekadar minuman
tradisional, tetapi telah berkembang menjadi produk kesehatan modern dalam bentuk kapsul,
tablet, kosmetik, hingga suplemen yang dipasarkan secara global. Lebih jauh lagi, pengakuan
resmi dari lembaga kesehatan di Indonesia maupun Malaysia memperlihatkan bahwa herbal
kini diposisikan sebagai terapi komplementer yang mendukung pengobatan medis modern.
Dengan demikian, materi herbal menegaskan pertemuan antara tradisi, sains modern, dan
regulasi kesehatan global yang semakin kuat relevansinya dalam kehidupan masyarakat
(Sufratman, 2022).

Berbagai penelitian sebelumnya telah menyoroti pentingnya integrasi nilai Islam dan sains
dalam pembelajaran, namun masih terbatas pada konteks intra-negara dan belum secara
eksplisit mengkaji praktik lintas budaya. Penelitian (Arifin et al., 2022; Rozi et al., 2024)
menunjukkan bahwa integrasi agama dan sains di perguruan tinggi Islam mampu memperkuat
pemahaman epistemologis mahasiswa, tetapi kajiannya hanya fokus pada lingkungan kampus
di Indonesia tanpa melihat dinamika pertukaran keilmuan antarnegara. Demikian pula, studi
oleh (Hendi & Kitty, 2022; Intelektual & Abdullah, 2024) menegaskan efektivitas pendekatan
interdisipliner dalam memahami isu-isu keagamaan modern, namun belum menyentuh
bagaimana proses pembelajaran lintas negara dapat memperluas perspektif mahasiswa secara
sosial dan kultural. Kedua penelitian ini memperlihatkan bahwa integrasi nilai agama dan ilmu
pengetahuan telah banyak dibahas, tetapi belum ada kajian yang secara khusus meneliti
bagaimana kuliah tamu internasional mampu menghubungkan nilai Islam, regulasi sosial, dan
tradisi kesehatan secara bersamaan dalam satu forum akademik lintas negara. Dengan demikian,
penelitian ini menjadi penting karena mengisi kekosongan tersebut melalui analisis mendalam
mengenai bagaimana mahasiswa UIS Malaysia memahami isu-isu kontemporer melalui
interkoneksi tiga dimensi nilai Islam, regulasi sosial, dan tradisi kesehatan yang selama ini
belum banyak dieksplorasi dalam konteks pengabdian internasional dan pedagogi
transnasional.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara
sistematis bagaimana interkoneksi antara nilai Islam, regulasi sosial, dan tradisi kesehatan
direpresentasikan, dipahami, dan diinternalisasi oleh mahasiswa Universiti Islam Selangor
(UIS) Malaysia melalui kegiatan kuliah tamu internasional. Secara operasional, penelitian ini
berfokus pada tiga capaian utama: (1) mengidentifikasi bentuk representasi nilai Islam, regulasi
sosial, dan tradisi kesehatan dalam materi yang disampaikan narasumber; (2) memetakan
respons kognitif dan kritis mahasiswa terhadap isu judi online, zakat, dan herbal melalui
observasi partisipan dan interaksi diskusi; serta (3) mengevaluasi perubahan wawasan dan
kesadaran kritis mahasiswa sebagai indikator luaran pedagogis dari kegiatan lintas negara
tersebut. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan pemahaman mahasiswa,
tetapi juga mengukur kontribusi kuliah tamu internasional sebagai model pengabdian dosen
yang mampu memperkuat literasi keislaman kontemporer, pemahaman regulatif, dan apresiasi
terhadap tradisi kesehatan berbasis budaya dalam perspektif akademik transnasional.

2. METODE PELAKSANAAN

Penelitian ini menggunakan desain deskriptif kualitatif dengan pendekatan participant-
observation, yang dipilih karena memungkinkan peneliti menangkap fenomena secara
naturalistik dalam konteks kegiatan kuliah tamu internasional. Pendekatan ini memberikan
ruang bagi peneliti untuk terlibat langsung dalam proses pembelajaran, mengamati interaksi
antara narasumber dan mahasiswa, serta menelaah bagaimana pemaknaan terhadap isu-isu
seperti judi online, zakat, dan tradisi herbal terbentuk melalui proses dialogis (Creswell &
Creswell, 2023). Desain ini sesuai untuk menggali proses interkoneksi antara nilai Islam,
regulasi sosial, dan tradisi kesehatan karena fenomena tersebut bersifat kompleks, kontekstual,
dan muncul secara situasional selama kegiatan berlangsung. Melalui participant-observation,

155
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

peneliti dapat mengidentifikasi pola respons kognitif, partisipasi aktif mahasiswa, serta
dinamika diskusi yang mencerminkan cara mahasiswa membangun pemahaman terhadap isu
kontemporer lintas negara. Selain itu, desain deskriptif kualitatif memungkinkan peneliti
menyusun gambaran mendalam mengenai bagaimana kegiatan akademik lintas budaya
berfungsi tidak hanya sebagai ruang transfer pengetahuan, tetapi juga sebagai arena penguatan
literasi keagamaan, regulatif, dan budaya yang saling berkelindan. Dengan demikian,
penggunaan pendekatan ini memberikan landasan metodologis yang kuat untuk menafsirkan
temuan secara sistematis dan memahami hubungan antara proses pembelajaran internasional

dan pembentukan kesadaran kritis mahasiswa UIS Malaysia.

uPendidikan Bit4/25 ) [

Integrating Cultural an:
into Modern Educatio

2506052025 | DKISHAK

SEMUA DIJEMPUT HADIR!

Gambar 1. Poster Kegiatan dan Narasumber Kegiatan
Instrumen yang digunakan dalam penelitian ini meliputi lembar observasi, catatan
lapangan, dan perangkat dokumentasi digital berupa foto serta rekaman video yang berfungsi
untuk menangkap dinamika kegiatan secara komprehensif. Penggunaan beberapa instrumen
sekaligus bertujuan untuk memperkaya data dan meningkatkan akurasi temuan, terutama karena
penelitian ini berfokus pada interaksi langsung mahasiswa dalam kegiatan kuliah tamu
internasional. Instrumen tersebut memungkinkan peneliti merekam baik aspek verbal maupun
non-verbal, mulai dari respons kognitif, partisipasi diskusi, hingga bentuk pertanyaan kritis
yang muncul secara spontan (Sugiyono, 2021). Dengan memanfaatkan berbagai jenis
instrumen, penelitian ini dapat mengumpulkan data yang lebih berlapis, sehingga proses analisis
tematik dapat dilakukan secara lebih mendalam dan valid. Data penelitian diperoleh melalui
beberapa teknik berikut:
1. Observasi perilaku partisipan selama proses penyampaian materi dan diskusi
Observasi dilakukan untuk mengamati keterlibatan mahasiswa, termasuk
ekspresi, antusiasme, intensitas bertanya, serta pola interaksi mereka dengan
narasumber. Melalui observasi langsung, peneliti dapat mengidentifikasi bagaimana
mahasiswa merespons isu-isu yang disampaikan dan sejauh mana materi memengaruhi
pemahaman mereka. Teknik ini juga memungkinkan peneliti menangkap dinamika
kelas yang tidak dapat diperoleh melalui data verbal saja.
2. Catatan diskusi yang merangkum komentar, tanggapan, serta interaksi mahasiswa
Catatan diskusi digunakan untuk mendokumentasikan isi percakapan,
pertanyaan, dan argumen yang muncul selama sesi interaktif. Instrumen ini memberikan
gambaran rinci mengenai cara mahasiswa membangun pemikiran kritis terhadap materi
yang diberikan. Selain itu, catatan diskusi membantu peneliti menelusuri alur dialog dan
topik-topik yang dianggap penting oleh peserta.
3. Pertanyaan mahasiswa yang diajukan selama sesi tanya jawab sebagai data verbal
Pertanyaan mahasiswa diperlakukan sebagai data utama karena mencerminkan
proses kognitif, rasa ingin tahu, dan tingkat pemahaman mereka terhadap isu-isu
kontemporer. Setiap pertanyaan dianalisis untuk melihat kecenderungan tema,

156
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

kompleksitas berpikir, dan perspektif nilai yang digunakan mahasiswa dalam merespons
materi. Data verbal ini juga menunjukkan bagaimana mahasiswa mengaitkan materi
dengan pengalaman sosial dan keagamaan mereka.
4. Rekaman kegiatan sebagai dokumen pendukung untuk verifikasi data

Rekaman audiovisual digunakan untuk memverifikasi hasil observasi dan
catatan lapangan, sehingga setiap temuan dapat dibandingkan kembali secara objektif.
Dokumentasi ini juga memungkinkan peneliti meninjau ulang momen penting yang
mungkin terlewat dalam observasi langsung. Dengan demikian, rekaman kegiatan
memperkuat validitas data dan mendukung triangulasi dalam proses analisis.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Kegiatan kuliah tamu internasional yang diikuti 70 mahasiswa Universitas Islam Selangor
(UIS) Malaysia menghadirkan tiga dosen dari Indonesia sebagai narasumber. Masing-masing
dosen menyampaikan tema yang berbeda namun saling melengkapi, sehingga menciptakan
ruang diskusi interdisipliner yang kaya akan perspektif. Lisa Aminatul Mukaromah, M.S.I.
membawakan materi tentang Efektivitas Regulasi Hukum dalam Menanggulangi Judi Online,
Agus Sholahudin Shidiq, M.HI. dengan tema Beyond Charity: Zakat sebagai Mainstream
Policy dalam Pengentasan Kemiskinan, dan Nawafila Februyani, M.Si. menyampaikan topik
Membongkar Rahasia Obat Herbal Tradisional: Kekuatan Jamu dalam Kesehatan Modern.
Ketiga topik ini dipadukan dalam forum yang interaktif, sehingga mahasiswa tidak hanya
menerima transfer ilmu secara pasif, melainkan aktif bertanya, mendialogkan, bahkan
mengkritisi persoalan yang dibahas. Hal ini menunjukkan bahwa kuliah tamu lintas negara
mampu membangun kesadaran Kkritis mahasiswa terhadap isu-isu kontemporer yang menyentuh
aspek nilai agama, regulasi sosial, hing atrad|5| kesehatan

“h FJ\I\ ﬁx

| _ Nagg_v"f \‘”‘”
Gambar 2 Dokumenta3| Kegiatan Local Wlsdom

Hasil penelitian menunjukkan bahwa topik judi online mendapat perhatian cukup besar dari
mahasiswa UIS. Salah satu pertanyaan kritis yang muncul adalah mengapa judi online tetap
dilarang padahal seseorang menggunakan uangnya sendiri dan tidak merugikan negara.
Narasumber menjelaskan bahwa dalam Islam, judi termasuk perbuatan setan yang membawa
kebinasaan, sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Al-Maidah ayat 90. Lisa Aminatul
Mukaromah menyampaikan bahwa larangan judi tidak sekadar dilihat dari perspektif ekonomi
semata, tetapi juga dari sisi moral, spiritual, dan sosial yang lebih luas. Judi online bukan hanya
soal kalah-menang dengan uang pribadi, tetapi berdampak pada kerusakan mental, kecanduan,
hingga kehancuran keluarga dan komunitas. Penjelasan ini memperlihatkan interkoneksi antara
nilai Islam yang bersifat normatif dengan regulasi sosial berupa KUHP dan UU ITE, yang
bersama-sama bertujuan melindungi masyarakat dari praktik merugikan. Dengan kata lain,
mahasiswa diajak memahami bahwa agama dan hukum negara hadir bukan untuk membatasi
kebebasan semata, tetapi melindungi harkat kemanusiaan dari praktik merusak.

157
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

Pembahasan mengenai zakat menjadi salah satu tema yang paling menarik perhatian
mahasiswa. Pertanyaan yang diajukan cukup tajam, yakni apakah masyarakat yang sudah
menerima zakat dari pemerintah masih boleh menerima zakat lagi dari masyarakat. Agus
Sholahudin Shidig menekankan bahwa zakat pada dasarnya adalah hak mustahik, sehingga jika
seseorang masih memenuhi kriteria penerima, ia tetap berhak mendapatkan zakat dari berbagai
sumber. Namun, beliau juga menambahkan pentingnya tata kelola zakat yang terintegrasi agar
distribusi tidak tumpang tindih dan lebih tepat sasaran. Narasumber menyinggung bahwa di
Indonesia masih terdapat kesenjangan antara potensi zakat yang mencapai ratusan triliun rupiah
dengan realisasi penghimpunan yang relatif kecil. Hal ini menimbulkan tantangan serius dalam
memaksimalkan zakat sebagai instrumen sosial-ekonomi. Dari perspektif interkoneksi, zakat
menunjukkan pertemuan antara nilai Islam (ibadah yang wajib ditunaikan), regulasi sosial
(aturan negara dan lembaga zakat), serta kebutuhan masyarakat miskin. Dengan demikian,
mahasiswa memperoleh pemahaman bahwa zakat bukan hanya praktik karitatif, tetapi juga
instrumen keadilan sosial yang mampu mengurangi kesenjangan dan meningkatkan
kesejahteraan.

Tema mengenai tradisi kesehatan berbasis herbal atau jamu memberikan nuansa yang
berbeda namun tetap relevan dengan kerangka interkoneksi. Mahasiswa UIS terlihat antusias
ketika menanyakan jenis-jenis herbal yang populer di Bali, Denpasar, dan bagaimana
penggunaannya dalam kehidupan sehari-hari. Nawafila Februyani menjelaskan bahwa jamu
merupakan warisan budaya Indonesia yang telah digunakan secara turun-temurun, namun Kini
berkembang menjadi produk kesehatan modern yang berbasis riset ilmiah. Beliau
mencontohkan bahwa beberapa tanaman seperti kunyit, jahe, dan temulawak memiliki khasiat
antiinflamasi dan telah diteliti secara farmakologis. Menurutnya, jamu kini bukan hanya produk
tradisional yang diminum secara empiris, tetapi juga telah diformulasikan dalam bentuk kapsul,
tablet, hingga kosmetik herbal yang dipasarkan secara global. Diskusi ini memperlihatkan
bagaimana tradisi kesehatan bisa diintegrasikan dengan sains modern dan regulasi kesehatan,
sehingga tetap relevan dalam masyarakat kontemporer. Bagi mahasiswa UIS, pembahasan
herbal bukan hanya wawasan akademik, tetapi juga refleksi bahwa Islam mendorong umatnya
menjaga kesehatan dengan cara yang halal, thayyib, dan berbasis ilmu.

Meskipun kegiatan kuliah tamu internasional ini berhasil membangun diskusi kritis dan
memperkaya pemahaman mahasiswa, penelitian ini masih memiliki keterbatasan karena belum
menyertakan data primer yang lebih terukur dari mahasiswa UIS Malaysia. Belum adanya
kutipan langsung dari pertanyaan mahasiswa, persentase respon atas materi yang diberikan,
pengukuran tingkat pemahaman sebelum dan sesudah kegiatan, serta testimoni individu
menyebabkan analisis dampak pembelajaran belum dapat dievaluasi secara kuantitatif maupun
reflektif. Ketiadaan data primer tersebut mengurangi peluang untuk melihat pola perubahan
persepsi mahasiswa secara lebih objektif, padahal informasi tersebut dapat memperkuat
kesimpulan mengenai efektivitas integrasi nilai Islam, regulasi sosial, dan tradisi kesehatan
dalam forum lintas negara. Dengan demikian, penelitian lanjutan perlu mempertimbangkan
pengumpulan data primer yang lebih sistematis untuk memperkaya validitas temuan dan
mengukur luaran pedagogis secara lebih komprehensif.

Dari hasil pengamatan dapat disimpulkan bahwa kuliah tamu ini berdampak pada
peningkatan pemahaman mahasiswa UIS Malaysia mengenai interkoneksi nilai Islam, regulasi
sosial, dan tradisi kesehatan. Pertama, mahasiswa menjadi lebih sadar bahwa ajaran Islam
memiliki dimensi normatif sekaligus praktis dalam menjawab masalah modern, seperti judi
online yang tidak bisa dilepaskan dari konteks moral dan hukum. Kedua, mahasiswa memahami
bahwa zakat tidak hanya ibadah ritual, tetapi juga kebijakan sosial yang dapat mengurangi
kesenjangan ekonomi jika dikelola dengan baik. Ketiga, mahasiswa menyadari bahwa tradisi
kesehatan seperti jamu bukan hanya budaya lokal, melainkan bagian dari sistem kesehatan
modern yang diakui secara global. Dampak utama dari kegiatan ini adalah tumbuhnya
kesadaran kritis mahasiswa lintas negara mengenai pentingnya mengintegrasikan nilai agama,
regulasi, dan ilmu pengetahuan dalam menghadapi tantangan kehidupan. Dengan demikian,

158
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

kuliah tamu internasional ini bukan hanya pengabdian akademik, tetapi juga sarana
transformatif yang membentuk generasi muda Muslim yang kritis, berwawasan global, dan
berakar kuat pada nilai-nilai Islam.

3.1. Nilai Islam sebagai Fondasi Moral dalam Menjawab Isu Kontemporer

Nilai Islam hadir bukan hanya sebagai ajaran normatif yang membimbing ibadah
ritual, tetapi juga sebagai fondasi moral yang kokoh dalam menghadapi beragam persoalan
kontemporer. Islam sebagai agama yang kaffah menegaskan bahwa prinsip-prinsipnya
bersifat menyeluruh, mencakup dimensi spiritual, sosial, ekonomi, politik, hingga budaya.
Di tengah derasnya arus globalisasi, liberalisasi, dan digitalisasi, masyarakat Muslim kerap
dihadapkan pada berbagai dilema moral yang muncul akibat perkembangan teknologi dan
perubahan sosial yang cepat. Judi online, misalnya, merupakan salah satu fenomena nyata
yang menjadi bukti betapa nilai Islam dibutuhkan untuk memberikan pedoman etis yang
tidak hanya mengatur perilaku individu, tetapi juga melindungi masyarakat dari kerusakan
sosial yang lebih luas. Islam memandang bahwa praktik perjudian, baik tradisional maupun
online, tidak hanya sekadar aktivitas ekonomi yang bersifat pilihan pribadi, tetapi juga
sebuah perbuatan yang membawa mudarat, baik dari sisi spiritual maupun sosial.
Pandangan ini sejalan dengan firman Allah dalam Q.S. Al-Maidah ayat 90 yang
menyebutkan bahwa “Wahai orang-orang yang beriman!Sesungguhnya (meminum)
khamr, berjudi, (berkorban untuk) berhala, dan mengundi nasib dengan panah adalah
perbuatan keji yang termasuk perbuatan setan, maka jauhilah perbuatan-perbuatan itu agar
kamu beruntung” sehingga larangan tersebut bersifat menyeluruh dan berlaku sepanjang
zaman.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa mahasiswa UIS Malaysia mendapatkan
pemahaman baru bahwa Islam memiliki jawaban moral atas isu-isu kontemporer. Mereka
menyadari bahwa judi online dilarang bukan hanya karena aspek legal formal, tetapi karena
mengandung kerusakan sosial dan spiritual. Mereka memahami bahwa zakat bukan sekadar
ibadah personal, tetapi juga kebijakan sosial yang dapat mengurangi kesenjangan jika
diatur dengan baik. Mereka juga melihat bahwa jamu dan herbal sebagai tradisi kesehatan
dapat diposisikan dalam kerangka Islam sebagai upaya menjaga kesehatan yang halal dan
thayyib. Dampak dari kuliah tamu ini adalah terbentuknya kesadaran kritis mahasiswa
lintas negara untuk mengintegrasikan nilai Islam dalam menghadapi persoalan
kontemporer, sehingga mereka tidak hanya berpegang pada logika pragmatis, tetapi juga
pada fondasi moral agama yang kuat.

Meskipun hasil penelitian ini menunjukkan bahwa mahasiswa UIS Malaysia mampu
memahami dimensi moral Islam dalam menilai isu-isu seperti judi online, zakat, dan tradisi
herbal, analisis yang dilakukan masih menghadapi keterbatasan karena belum menyertakan
pembacaan kritis terhadap sejauh mana respons mahasiswa merepresentasikan
transformasi pemikiran mereka. Diskusi yang muncul dalam forum kuliah tamu memang
memperlihatkan minat dan keterlibatan kognitif, namun penelitian ini belum mengukur
apakah perubahan pemahaman tersebut berlanjut pada tingkat refleksi mendalam,
argumentasi kritis, atau perubahan sikap yang terukur. Selain itu, tidak adanya data primer
berupa kutipan langsung, testimoni individu, atau rekaman naratif respons mahasiswa
membuat penelitian ini belum sepenuhnya mampu menggambarkan dinamika internal
proses berpikir kritis yang terjadi selama interaksi akademik. Dengan demikian, penelitian
ini memerlukan penguatan pada aspek analisis kritis untuk menilai sejauh mana nilai Islam
benar-benar terinternalisasi dalam cara mahasiswa memecahkan persoalan kontemporer.

Kegiatan kuliah tamu internasional ini juga menyimpan keterbatasan dari sisi
keberlanjutan program, karena forum akademik tersebut dilaksanakan hanya dalam satu
kali pertemuan tanpa ada mekanisme tindak lanjut yang dapat memantau dampaknya dalam
jangka waktu tertentu. Tidak adanya rangkaian kegiatan lanjutan seperti workshop tematik,
asesmen pemahaman pasca-kegiatan, atau kolaborasi akademik berkelanjutan antara dosen

159
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

Indonesia dan UIS Malaysia menyebabkan potensi transformasi pembelajaran tidak dapat
dimaksimalkan. Selain itu, keterbatasan durasi dan cakupan materi membuat pendalaman
isu hanya terjadi pada level konseptual tanpa kesempatan bagi mahasiswa untuk
mengembangkan proyek, studi kasus, atau analisis terapan yang dapat menghubungkan
nilai Islam dengan problem sosial di lingkungan mereka. Oleh karena itu, untuk
memperkuat keberlanjutan dan efektivitas program, diperlukan desain kegiatan lintas
negara yang bersifat periodik, terstruktur, dan memungkinkan evaluasi multidimensi
terhadap dampak pembelajaran jangka panjang.

Dari perspektif akademik hasil penelitian ini sejalan dengan penelitian terdahulu
yang menunjukkan relevansi nilai Islam dalam menjawab tantangan modern. Penelitian
oleh (Acep Nur Adhi & Program Pascasarjana Magister 1lmu Al Quran dan Tafsir UIN
Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2024) menunjukkan bahwa larangan judi dalam Islam tidak
hanya dilihat dari aspek normatif agama, tetapi juga terbukti relevan dalam konteks hukum
positif, karena judi modern seperti judi online memiliki dampak ekonomi dan sosial yang
merugikan masyarakat luas. Penelitian tersebut menegaskan bahwa interkoneksi antara
nilai Islam dan regulasi hukum merupakan strategi efektif dalam menanggulangi fenomena
perjudian digital. Hasil ini selaras dengan temuan penelitian saat kuliah tamu, di mana
mahasiswa UIS memahami bahwa larangan judi bukan sekadar aturan, tetapi fondasi moral
yang melindungi mereka dari kerusakan.

Penelitian (Abbas & Hanafi, 2026) juga mendukung temuan penelitian ini, dengan
menunjukkan bahwa zakat bukan sekadar ibadah mahdhah, melainkan instrumen keuangan
sosial yang memiliki potensi besar dalam mengurangi kesenjangan dan meningkatkan
kesejahteraan masyarakat. Penelitian tersebut menemukan bahwa ketika zakat dikelola
dengan prinsip transparansi dan akuntabilitas, ia dapat menjadi kebijakan publik yang
efektif. Temuan ini memperkuat hasil penelitian pada kuliah tamu di UIS Malaysia, bahwa
mahasiswa mulai memahami zakat sebagai kebijakan sosial yang berdampak luas, bukan
hanya sebagai ibadah personal. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menegaskan
kembali peran nilai Islam sebagai fondasi moral, tetapi juga memperlihatkan konsistensi
dengan penelitian terdahulu yang menunjukkan relevansi Islam dalam menjawab tantangan
kontemporer.

Secara keseluruhan dapat disimpulkan bahwa nilai Islam berfungsi sebagai fondasi
moral yang tidak lekang oleh waktu dalam menjawab isu-isu kontemporer. Baik dalam
menghadapi judi online, pengelolaan zakat, maupun pemanfaatan herbal, Islam
memberikan pedoman etis dan praktis yang melampaui kalkulasi pragmatis. Temuan
penelitian ini juga sejalan dengan literatur terdahulu yang menekankan bahwa ajaran Islam
bukan hanya ritual, tetapi juga solusi sosial-ekonomi dan kesehatan. Dampak nyata dari
kegiatan kuliah tamu internasional ini adalah tumbuhnya kesadaran kritis mahasiswa UIS
Malaysia untuk mengintegrasikan nilai Islam dengan regulasi sosial dan ilmu pengetahuan
modern, sehingga mereka siap menjadi generasi yang tangguh menghadapi tantangan
global.

3.2.Tradisi Kesehatan Herbal sebagai Integrasi Budaya dan IImu Pengetahuan Modern

Tradisi kesehatan berbasis herbal telah menjadi bagian integral dari kehidupan
masyarakat Indonesia sejak ratusan tahun lalu, bahkan jauh sebelum sistem kesehatan
modern berkembang. Herbal atau jamu bukan hanya sekadar ramuan tradisional yang
digunakan untuk menjaga kebugaran tubuh, tetapi juga simbol identitas budaya yang
mencerminkan kearifan lokal. Dalam catatan sejarah, berbagai prasasti kuno, relief candi,
hingga naskah-naskah tradisional Jawa, Bali, maupun Sumatra menggambarkan praktik
penggunaan tanaman obat untuk tujuan pengobatan maupun perawatan tubuh. Hal ini
menunjukkan bahwa sejak awal, masyarakat Nusantara telah memiliki pemahaman
mendalam tentang hubungan manusia dengan alam, serta keyakinan bahwa tanaman
mengandung khasiat penyembuhan. Filosofi dasar yang melatarbelakangi praktik jamu
adalah konsep keseimbangan tubuh, pikiran, dan lingkungan, di mana kesehatan dipandang

160
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

bukan hanya sebagai ketiadaan penyakit, tetapi kondisi harmonis antara manusia dengan
alam sekitarnya. Pemahaman filosofis ini menunjukkan bahwa jamu bukan sekadar obat,
tetapi bagian dari sistem pengetahuan dan kebudayaan yang membentuk cara pandang
masyarakat terhadap kesehatan.

e 8 .
2025/08/25 T1:36 Kajang, Selangor '

Gambar 3. Penyampaian Materi Obat Herbal Tradisional oleh Narasumber 2

Perkembangan tradisi herbal di Indonesia tidak bisa dilepaskan dari pengaruh lintas
budaya yang memperkaya praktik pengobatan. Budaya Melayu, Jawa, Bali, dan Bugis
memiliki kekhasan masing-masing dalam meracik jamu, sementara interaksi dengan
pengobatan tradisional Cina dan Ayurveda India juga memberi kontribusi pada variasi
ramuan herbal Nusantara. Misalnya, penggunaan jahe, kunyit, dan kayu manis dalam jamu
memiliki kemiripan dengan pengobatan herbal di Asia Selatan. Namun, yang membedakan
jamu adalah penyatuannya dengan tradisi spiritual dan sosial masyarakat lokal. Minum
jamu bukan hanya tindakan medis, tetapi juga ritual sosial yang dilakukan dalam berbagai
momen kehidupan, seperti pasca-melahirkan, sebelum pernikahan, atau sebagai bagian dari
upacara adat. Tradisi ini menegaskan bahwa herbal bukan hanya instrumen kesehatan,
tetapi juga medium kultural yang memperkuat kohesi sosial. Di sinilah terlihat bahwa
herbal memiliki dua dimensi: sebagai warisan budaya sekaligus instrumen kesehatan
masyarakat.

Tradisi herbal mengalami transformasi signifikan. Seiring berkembangnya ilmu
pengetahuan, praktik jamu tidak lagi hanya berdasarkan pengalaman empiris, tetapi juga
diuji melalui metode ilmiah. Kajian fitokimia, farmakologi, dan bioteknologi digunakan
untuk mengidentifikasi senyawa aktif dalam tanaman obat, mempelajari mekanisme
kerjanya dalam tubuh, serta mengembangkan produk herbal yang lebih efektif dan aman.
Misalnya, senyawa kurkumin dalam kunyit terbukti memiliki efek antiinflamasi dan
antioksidan, sementara saponin dalam ginseng dapat meningkatkan imunitas. Transformasi
ini menandai pergeseran jamu dari pengetahuan tradisional menuju evidence-based
medicine. Hal ini penting karena dalam masyarakat global, klaim kesehatan tidak dapat
hanya didasarkan pada tradisi, tetapi harus didukung oleh bukti ilmiah yang dapat
diverifikasi. Dengan demikian, tradisi herbal memasuki fase integrasi dengan ilmu
pengetahuan modern, di mana nilai budaya tetap dipertahankan, tetapi diperkaya dengan
validasi ilmiah.

Perubahan lain yang signifikan adalah bentuk penyajian jamu dalam masyarakat
modern. Jika dahulu jamu lebih dikenal dalam bentuk cairan yang dijajakan oleh “jamu
gendong” atau diracik manual di rumah, kini jamu hadir dalam berbagai bentuk modern
seperti kapsul, tablet, serbuk instan, minuman kemasan, hingga kosmetik herbal.
Transformasi bentuk ini bukan hanya memudahkan konsumen, tetapi juga bagian dari
strategi komersialisasi untuk menjangkau pasar global. Dengan pengemasan yang higienis,
label yang menarik, dan sertifikasi dari Badan Pengawas Obat dan Makanan (BPOM), jamu
tidak lagi dipandang sebagai obat tradisional kelas dua, melainkan sebagai produk

161
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

kesehatan yang dapat bersaing dengan suplemen modern. Fenomena ini juga didukung oleh
tren global back to nature, di mana masyarakat dunia mulai beralih dari obat kimia ke
produk herbal karena dianggap lebih aman dan minim efek samping. Dengan demikian,
jamu tidak hanya bertahan sebagai warisan budaya, tetapi juga berevolusi menjadi
komoditas ekonomi yang memiliki daya saing di pasar internasional.

Dalam diskusi kuliah tamu di Universitas Islam Selangor (UIS) Malaysia, mahasiswa
menunjukkan ketertarikan khusus terhadap ragam herbal yang digunakan di Bali,
Denpasar. Pertanyaan ini mencerminkan bahwa generasi muda Muslim di Malaysia
memiliki kesadaran akan kekayaan biodiversitas Indonesia sekaligus ketertarikan untuk
memahami herbal sebagai bagian dari ilmu kesehatan. Narasumber, Nawafila Februyani,
menegaskan bahwa jamu bukan hanya minuman tradisional, tetapi telah berkembang
menjadi produk berbasis riset yang diakui dalam dunia kesehatan modern. Beliau
menjelaskan bahwa herbal seperti temulawak, jahe, kunyit, dan pegagan memiliki khasiat
yang telah diteliti secara ilmiah. Dengan demikian, mahasiswa diajak untuk memahami
bahwa tradisi herbal bukan hanya soal budaya, tetapi juga bagian dari evidence-based
medicine yang sejalan dengan perkembangan ilmu kesehatan global. Diskusi ini penting
karena memperlihatkan interkoneksi antara budaya, ilmu pengetahuan, dan regulasi
kesehatan.

Penggunaan herbal sebagai obat memiliki legitimasi kuat. Islam menekankan
pentingnya menjaga kesehatan sebagai bagian dari amanah terhadap tubuh. Dalam hadis
disebutkan bahwa “sesungguhnya badanmu memiliki hak atas dirimu,” yang berarti
menjaga kesehatan adalah kewajiban moral. Prinsip halal dan thayyib menjadi pedoman
utama dalam penggunaan obat, termasuk herbal. Obat herbal yang berbahan dasar
tumbuhan halal dan diproses dengan cara yang baik (thayyib) dapat dipandang sebagai
bagian dari ikhtiar menjaga kesehatan. Bahkan, dalam sejarah Islam, Nabi Muhammad
SAW juga dikenal menggunakan beberapa jenis tanaman sebagai obat, seperti habbatus
sauda (jinten hitam) yang disebut sebagai obat segala penyakit kecuali kematian. Dengan
demikian, penggunaan herbal bukan hanya sejalan dengan budaya lokal, tetapi juga selaras
dengan nilai Islam yang mendorong umatnya untuk menjaga kesehatan dengan cara yang
halal dan bermanfaat.

Regulasi sosial juga memainkan peran penting dalam memastikan bahwa produk
herbal dapat digunakan secara aman dan efektif. Di Indonesia, BPOM mengklasifikasikan
produk herbal ke dalam tiga kategori: jamu, obat herbal terstandar (OHT), dan fitofarmaka.
Jamu hanya didukung oleh data empiris, OHT sudah melalui uji praklinik, sementara
fitofarmaka telah melalui uji klinik dan dapat diresepkan dokter. Regulasi ini penting untuk
memberikan perlindungan kepada konsumen sekaligus mendorong industri herbal untuk
meningkatkan kualitas produknya. Di Malaysia, regulasi herbal diatur melalui Traditional
and Complementary Medicine Act 2016 (Akta 775) yang mengakui praktik pengobatan
tradisional dan menetapkan standar untuk produk herbal. Produk herbal di Malaysia
diawasi oleh National Pharmaceutical Regulatory Agency (NPRA), yang
mengklasifikasikan produk herbal sebagai traditional product atau health supplement.
Regulasi ini menunjukkan bahwa baik Indonesia maupun Malaysia sama-sama
menempatkan herbal dalam kerangka kesehatan nasional, dengan pengawasan yang ketat
agar masyarakat terlindungi.

Integrasi tradisi herbal dengan ilmu pengetahuan modern juga membuka peluang
besar dalam bidang riset dan inovasi. Universitas dan lembaga riset di Indonesia maupun
Malaysia mulai mengembangkan penelitian tentang senyawa aktif dalam tanaman lokal,
uji klinis terhadap produk herbal, hingga pemanfaatan bioteknologi untuk meningkatkan
efektivitas. Misalnya, penelitian tentang ekstrak temulawak sebagai agen hepatoprotektif,
atau pegagan sebagai anti-aging, telah menghasilkan bukti ilmiah yang memperkuat posisi
jamu dalam sistem kesehatan modern. Bahkan, beberapa produk herbal Indonesia sudah
masuk kategori fitofarmaka yang dapat diresepkan dokter, sementara di Malaysia,

162
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

3.3.

penelitian terhadap tongkat ali dan kacip fatimah menunjukkan potensi besar sebagai
suplemen kesehatan internasional. Hal ini memperlihatkan bahwa herbal bukan hanya
bagian dari masa lalu, tetapi juga masa depan kesehatan global.

Industri herbal memiliki potensi besar sebagai sektor unggulan. Dengan kekayaan
biodiversitas yang dimiliki Indonesia, yang mencakup lebih dari 30.000 spesies tanaman
dan sekitar 9.600 di antaranya diketahui memiliki khasiat obat, Indonesia memiliki peluang
untuk menjadi pusat industri herbal dunia. Namun, tantangan yang dihadapi adalah
kurangnya riset Kklinis berskala besar, variasi kualitas bahan baku, serta rendahnya
kesadaran masyarakat global terhadap jamu Indonesia. Malaysia, dengan strategi integrasi
dan sertifikasi halal herbal, telah berhasil menembus pasar internasional, terutama di Asia
dan Timur Tengah. Perbandingan ini menunjukkan bahwa regulasi, riset, dan branding
menjadi faktor kunci dalam mengubah herbal dari tradisi lokal menjadi produk global. Oleh
karena itu, mahasiswa UIS Malaysia diajak untuk memahami bahwa herbal bukan hanya
soal kesehatan, tetapi juga peluang ekonomi yang berkelanjutan.

Keterkaitan antara tradisi herbal, regulasi, dan nilai Islam semakin memperkuat
argumen bahwa kesehatan tidak dapat dipandang hanya dari satu perspektif. Islam
menekankan integrasi antara iman dan ilmu, antara budaya dan inovasi. Herbal sebagai
warisan budaya diperkaya dengan validasi ilmiah, diatur melalui regulasi sosial, dan
dipandu oleh prinsip halal-thayyib. Integrasi ini menciptakan sistem kesehatan yang
holistik, yang tidak hanya mengobati penyakit, tetapi juga menjaga keseimbangan hidup
manusia dalam dimensi spiritual, sosial, dan lingkungan. Mahasiswa UIS Malaysia yang
terlibat dalam kuliah tamu menyadari bahwa herbal dapat menjadi jembatan antara tradisi
dan modernitas, antara lokal dan global, antara nilai agama dan ilmu pengetahuan. Dengan
pemahaman ini, mereka dapat mengembangkan perspektif yang lebih luas dalam
menghadapi tantangan kesehatan di era modern.

Jika dikaitkan dengan literatur akademik temuan ini selaras dengan penelitian (Rozi
et al., 2024), yang menegaskan bahwa jamu memiliki potensi besar sebagai bagian dari
sistem kesehatan nasional jika didukung oleh riset ilmiah dan regulasi yang jelas. Penelitian
tersebut menunjukkan bahwa jamu yang terstandarisasi dapat meningkatkan daya saing
Indonesia di pasar global. (Rahman Fadli, 2022) menemukan bahwa masyarakat Malaysia
semakin menerima penggunaan herbal sebagai terapi komplementer, terutama setelah
adanya regulasi resmi melalui Akta 775. Kedua penelitian ini mendukung kesimpulan
bahwa integrasi budaya dan ilmu pengetahuan melalui regulasi yang baik adalah kunci
keberhasilan tradisi herbal di era modern.

Secara keseluruhan tradisi kesehatan herbal bukan hanya bagian dari masa lalu, tetapi
juga solusi masa depan. la merepresentasikan integrasi antara budaya dan ilmu
pengetahuan, antara nilai Islam dan regulasi sosial, antara lokalitas dan globalisasi. Hasil
penelitian ini memperlihatkan bahwa mahasiswa UIS Malaysia memperoleh pemahaman
bahwa herbal tidak hanya tradisi, tetapi juga ilmu, ekonomi, dan moralitas. Dengan
pemahaman ini, diharapkan generasi muda Muslim dapat mengembangkan herbal sebagai
bagian dari gaya hidup sehat, instrumen ekonomi, dan identitas budaya yang mendunia.
Regulasi Sosial dan Transformasi Zakat sebagai Instrumen Pemberdayaan

Zakat dalam tradisi Islam sejak awal dipandang sebagai salah satu pilar utama
kehidupan sosial-ekonomi umat. la bukan sekadar ibadah mahdhah yang bersifat personal,
tetapi sebuah instrumen distribusi kekayaan yang dirancang untuk menjaga keseimbangan
sosial, mengurangi kesenjangan, dan membangun solidaritas. Dalam konteks historis, zakat
telah memainkan peran besar dalam mengentaskan kemiskinan dan memperkuat
persaudaraan umat, sebagaimana dicontohkan pada masa kepemimpinan Khalifah Umar
bin Abdul Aziz yang berhasil menekan angka kemiskinan hingga hampir tidak ada
mustahik yang tersisa. Fakta historis ini menegaskan bahwa zakat memiliki dimensi ganda:
spiritual bagi muzakki dan sosial bagi mustahik. Ketika zakat diposisikan hanya sebatas
ritual individu, maka potensinya akan terbatas. Sebaliknya, ketika zakat dipahami sebagai

163

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

bagian dari regulasi sosial, ia dapat berubah menjadi instrumen pemberdayaan yang
produktif dan transformatif.

Gambar 4. Penyampaian Materi Zakat oleh Narasumber 3

Fenomena yang muncul dalam kuliah tamu internasional di Universitas Islam
Selangor (UIS) Malaysia semakin mempertegas urgensi pemahaman zakat sebagai
kebijakan sosial. Pertanyaan mahasiswa mengenai kebolehan seorang mustahik menerima
zakat dari pemerintah sekaligus dari masyarakat mencerminkan kebingungan sekaligus
ketertarikan mereka pada aspek regulasi dan distribusi zakat. Agus Sholahudin Shidig,
salah satu narasumber, menekankan bahwa zakat tetap boleh diterima selama penerima
masih memenuhi kriteria sebagai mustahik. Namun, beliau juga menambahkan bahwa
regulasi yang baik diperlukan agar distribusi zakat tidak tumpang tindih dan lebih tepat
sasaran. Pernyataan ini penting karena menunjukkan bahwa zakat tidak bisa dilepaskan dari
mekanisme pengelolaan yang jelas, transparan, dan terintegrasi. Dengan kata lain, nilai
Islam menyediakan landasan normatif, sementara regulasi sosial menjadi instrumen praktis
untuk memastikan zakat dapat berfungsi optimal sebagai alat pemberdayaan.

Regulasi sosial dalam pengelolaan zakat memiliki peran strategis karena menyangkut
aspek legitimasi, akuntabilitas, dan efektivitas. Di Indonesia, regulasi zakat diatur melalui
Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan Zakat yang memberikan
mandat kepada Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) sebagai lembaga negara yang
berwenang, serta Lembaga Amil Zakat (LAZ) yang dikelola masyarakat. Model ini
menciptakan pola semi-otoritatif, di mana negara hadir melalui BAZNAS tetapi tetap
memberi ruang bagi partisipasi masyarakat sipil. Kelebihan sistem ini adalah adanya
inovasi yang lahir dari kompetisi sehat antar-LAZ, namun kelemahannya adalah potensi
fragmentasi dan kurangnya integrasi data. Hal ini berbeda dengan Malaysia yang
menerapkan model otoritatif melalui Majlis Agama Islam Negeri (MAIN) atau State
Islamic Religious Council (SIRC), di mana zakat dikelola secara terpusat dengan sistem
pemotongan gaji (salary deduction). Sistem Malaysia memungkinkan efisiensi
penghimpunan yang tinggi karena adanya integrasi data dan kewajiban formal. Namun,
kelemahannya adalah terbatasnya ruang inovasi masyarakat. Perbandingan ini
memperlihatkan bahwa regulasi sosial menentukan bagaimana zakat bertransformasi
menjadi instrumen pemberdayaan yang efektif atau justru terhambat oleh fragmentasi.

Transformasi zakat dari sekadar amal karitatif menuju instrumen pemberdayaan
merupakan agenda penting yang kini banyak diperjuangkan. Selama ini, pengelolaan zakat
di banyak negara Muslim masih berorientasi pada distribusi konsumtif seperti bantuan
sembako, santunan tunai, atau bantuan darurat. Padahal, zakat memiliki potensi besar untuk
digunakan dalam program produktif seperti modal usaha mikro, pelatihan keterampilan,
atau investasi sosial. Dengan demikian, zakat tidak hanya menyelesaikan masalah jangka
pendek, tetapi juga membangun kemandirian mustahik dalam jangka panjang. Konsep ini
sejalan dengan semangat magashid syariah yang tidak hanya menjaga kelangsungan hidup
mustahik, tetapi juga mengangkat martabat mereka agar suatu saat dapat keluar dari

164
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

kemiskinan dan bahkan menjadi muzakki baru. Inilah yang disebut sebagai transformasi
zakat: dari charity (bantuan) menuju empowerment (pemberdayaan).

Mahasiswa UIS Malaysia yang mengikuti kuliah tamu mendapatkan pemahaman
bahwa zakat sesungguhnya memiliki dimensi strategis sebagai kebijakan publik (public
fiscal policy). Agus Sholahudin menjelaskan bahwa zakat dapat diposisikan sebagai
“Islamic Social Finance” yang tidak hanya menjadi tanggung jawab individu, tetapi juga
negara sebagai regulator, fasilitator, dan integrator. Pernyataan ini menunjukkan bahwa
regulasi sosial berperan besar dalam menggeser paradigma zakat dari sekadar kewajiban
spiritual menuju instrumen pembangunan. Bagi mahasiswa, pemahaman ini sangat penting
karena mereka hidup di era di mana sistem ekonomi konvensional berbasis pajak dan
welfare-state mendominasi kebijakan publik. Dengan memahami zakat sebagai instrumen
pemberdayaan, mereka dapat melihat bahwa Islam memiliki sistem keuangan sosial yang
tidak kalah relevan dibanding model ekonomi modern.

Dari perspektif sosio-ekonomi regulasi zakat yang baik dapat berkontribusi
signifikan pada pengentasan kemiskinan. Data dari BAZNAS menunjukkan bahwa potensi
zakat di Indonesia mencapai lebih dari Rp327 triliun pada tahun 2022, tetapi realisasi
penghimpunannya baru sekitar Rp17 triliun. Angka ini menunjukkan adanya kesenjangan
yang besar antara potensi dan realisasi. Faktor penyebabnya antara lain adalah rendahnya
kesadaran muzakki, kurangnya integrasi data, serta isu transparansi lembaga pengelola.
Jika regulasi sosial dapat diperkuat, misalnya melalui insentif fiskal, digitalisasi
penghimpunan, dan integrasi data kemiskinan nasional, maka zakat dapat menjadi
instrumen yang jauh lebih efektif. Malaysia dengan sistem pemotongan gaji berhasil
membuktikan efisiensi penghimpunan, meskipun tetap perlu membuka ruang bagi inovasi.
Hal ini menunjukkan bahwa regulasi sosial bukan sekadar aturan administratif, tetapi
mekanisme yang menentukan sejauh mana zakat mampu bertransformasi menjadi alat
pemberdayaan nyata.

Pembahasan lebih jauh memperlihatkan bahwa zakat juga memiliki dimensi moral
yang membentuk etos sosial masyarakat. Regulasi yang baik tidak hanya mengatur aspek
teknis penghimpunan dan distribusi, tetapi juga membentuk budaya kepedulian dan
solidaritas. Dalam Islam, zakat dipandang sebagai hak mustahik yang dititipkan Allah pada
harta muzakki. Oleh karena itu, regulasi yang lemah dapat mengakibatkan hak tersebut
tidak tersalurkan dengan baik. Sebaliknya, regulasi yang kuat memperkuat legitimasi zakat
sebagai instrumen keadilan sosial. Mahasiswa UIS Malaysia yang mengikuti kuliah tamu
menyadari bahwa zakat bukan sekadar transaksi antara muzakki dan mustahik, tetapi
sebuah sistem yang membutuhkan regulasi agar keadilan sosial dapat terwujud secara
berkelanjutan. Dengan kata lain, regulasi sosial berperan sebagai jembatan yang
menghubungkan nilai Islam dengan realitas ekonomi dan sosial.

Dari sisi pemberdayaan zakat yang dikelola dengan regulasi tepat dapat mendukung
lahirnya program-program produktif yang transformatif. Contohnya adalah program zakat
produktif di Indonesia yang memberikan modal usaha kepada pelaku UMKM, atau
program pelatihan keterampilan yang dibiayai dari zakat. Program semacam ini
memungkinkan mustahik untuk keluar dari lingkaran kemiskinan dan menjadi lebih
mandiri. Bahkan, beberapa program zakat produktif di Indonesia telah berhasil mengangkat
status mustahik menjadi muzakki baru dalam kurun waktu beberapa tahun. Fenomena ini
menunjukkan bahwa zakat bukan hanya instrumen distribusi kekayaan, tetapi juga investasi
sosial yang berdampak jangka panjang. Transformasi inilah yang diharapkan dapat terjadi
lebih luas jika regulasi sosial diperkuat dan paradigma zakat bergeser dari charity ke
empowerment.

Mahasiswa UIS Malaysia melalui diskusi dalam kuliah tamu juga menyadari bahwa
zakat memiliki perbedaan dalam implementasi antar negara. Di Malaysia, sistem
pengelolaan zakat yang otoritatif menjamin efisiensi penghimpunan, tetapi terkadang
mengurangi ruang partisipasi masyarakat sipil. Sementara di Indonesia, sistem semi-

165
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

otoritatif memberi ruang bagi inovasi, tetapi rentan terhadap fragmentasi. Pemahaman ini
penting bagi mahasiswa agar mereka dapat membandingkan dan belajar dari kelebihan dan
kelemahan masing-masing sistem. Diskusi lintas negara seperti ini memperkaya wawasan
mahasiswa mengenai bagaimana regulasi sosial memengaruhi transformasi zakat. Mereka
tidak hanya melihat zakat sebagai ajaran agama, tetapi juga sebagai kebijakan sosial yang
memiliki implikasi luas terhadap pembangunan masyarakat.

Transformasi zakat tidak hanya berada pada tataran ekonomi, tetapi juga menyentuh
aspek politik dan budaya karena zakat yang dikelola melalui regulasi yang jelas dapat
meningkatkan legitimasi pemerintah di mata masyarakat serta memperkuat budaya
kepedulian dan kohesi sosial dalam masyarakat yang plural seperti Malaysia. Mahasiswa
UIS memahami melalui kuliah tamu bahwa zakat mampu meneguhkan identitas Islam
sekaligus membangun kerukunan sosial, terutama ketika dikelola secara transparan dan
terintegrasi sebagaimana ditegaskan dalam penelitian (Zainuddin & Aisyah, 2024) yang
menunjukkan bahwa zakat produktif dapat meningkatkan pendapatan mustahik dan
mengurangi ketergantungan pada bantuan konsumtif. Selaras dengan itu, penelitian (Arifin
et al., 2022) menemukan bahwa sistem pengelolaan zakat yang otoritatif di Malaysia
efektif meningkatkan efisiensi penghimpunan, meskipun tetap memerlukan perluasan
partisipasi masyarakat sipil agar aspek inovatif tidak hilang. Dengan demikian, keseluruhan
temuan ini menguatkan bahwa transformasi zakat sebagai instrumen pemberdayaan hanya
dapat terwujud apabila nilai Islam, regulasi sosial, dan partisipasi masyarakat
diintegrasikan secara harmonis.

. } | W\ .
- ! 77’1 W\T ‘\‘ O\ S LX
Gambar 5. Dokumenta5| dengan Seluruh Peserta Dosen dan Mahasiswa

Meskipun temuan terkait transformasi zakat menunjukkan kontribusi intelektual dan
pemahaman yang berkembang pada mahasiswa UIS, analisis dalam penelitian ini masih
menghadapi keterbatasan karena belum sepenuhnya menyertakan pembacaan Kritis
terhadap kedalaman refleksi mahasiswa. Forum diskusi yang muncul dalam kuliah tamu
memang memperlihatkan antusiasme dan minat untuk memahami zakat sebagai instrumen
sosial-ekonomi, namun penelitian ini belum mengevaluasi secara sistematis apakah
pemahaman tersebut berkembang menjadi kesadaran kritis atau hanya berhenti pada tataran
konseptual. Tidak adanya instrumen pengukuran seperti asesmen pemahaman, refleksi
tertulis mahasiswa, atau analisis wacana dari dialog yang terekam membuat proses
interpretasi masih bertumpu pada observasi umum. Kekurangan ini menyebabkan potensi
kritis mahasiswa terhadap isu zakat tidak dapat ditangkap secara mendalam, sehingga
peluang untuk menilai efektivitas pedagogis kegiatan kuliah tamu dalam membentuk pola
pikir transformatif masih terbatas.

Keberlanjutan program dan desain kegiatan juga menjadi keterbatasan penting dalam
penelitian ini. Kuliah tamu internasional diselenggarakan hanya dalam satu kali sesi tanpa
adanya rangkaian lanjutan yang memungkinkan pemantauan perkembangan pemahaman
mahasiswa dalam jangka menengah maupun jangka panjang. Ketiadaan tindak lanjut
seperti workshop tematik, penugasan kolaboratif, riset bersama antara mahasiswa UIS dan
dosen Indonesia, atau forum refleksi pasca-kegiatan membuat pengaruh kegiatan ini sulit

166
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

diukur secara berkelanjutan. Durasi yang singkat juga membatasi pendalaman isu zakat
sebagai kebijakan sosial, sehingga mahasiswa tidak memiliki kesempatan untuk
mengembangkan studi kasus, memetakan tantangan implementasi zakat produktif, atau
melihat langsung bagaimana regulasi zakat beroperasi dalam konteks komunitas.
Keterbatasan ini menunjukkan perlunya desain kegiatan yang lebih terstruktur, periodik,
dan kolaboratif agar dampak program dapat lebih berkelanjutan dan memberikan
kontribusi yang signifikan bagi pengembangan literasi zakat lintas negara.

4. SIMPULAN DAN SARAN

Penelitian mengenai interkoneksi nilai Islam, regulasi sosial, dan tradisi kesehatan dalam
kuliah tamu internasional di Universiti Islam Selangor (UIS) Malaysia menghasilkan beberapa
temuan spesifik dan terukur. Pertama, terdapat peningkatan keterlibatan kognitif mahasiswa
yang tercermin dari intensitas pertanyaan kritis pada tiga isu utama: hukum judi online, regulasi
zakat, dan legitimasi ilmiah tradisi herbal. Kedua, mahasiswa menunjukkan pergeseran
pemahaman dari perspektif normatif menuju pemaknaan integratif, yaitu melihat bahwa
larangan judi memiliki dasar moral-spiritual sekaligus sosial, bahwa zakat adalah instrumen
keadilan ekonomi yang menuntut regulasi, dan bahwa herbal dapat dibaca dalam kerangka
halal-thayyib serta sains modern. Ketiga, dokumentasi observasi menunjukkan adanya respons
positif berupa partisipasi aktif dan penguatan literasi keislaman berbasis isu kontemporer.
Secara teoretis, artikel ini berkontribusi dengan menawarkan model interkoneksi tiga domain—
nilai Islam, regulasi sosial, dan tradisi kesehatan—yang jarang dibahas secara bersamaan dalam
konteks pendidikan lintas negara. Secara praktis, penelitian ini memperkenalkan kuliah tamu
internasional sebagai bentuk pengabdian transnasional yang dapat menjadi strategi alternatif
untuk meningkatkan literasi kritis mahasiswa Muslim di Asia Tenggara. Kebaruan (novelty)
artikel ini terletak pada identifikasi bagaimana tiga sektor keilmuan yang umumnya berdiri
sendiri dapat dipadukan dalam satu forum pedagogis dan menghasilkan respons kritis dari
mahasiswa dalam konteks lintas negara.

Pertama, bagi pihak institusi UIS Malaysia maupun perguruan tinggi mitra di Indonesia,
perlu disusun model kuliah tamu internasional yang berkelanjutan (multi-sesi) dengan evaluasi
pembelajaran terstruktur seperti pre-test/post-test, survei respons, atau refleksi tertulis
mahasiswa agar dampak pembelajaran dapat diukur secara lebih objektif. Kedua, bagi peneliti
berikutnya, disarankan menambahkan data primer berupa kutipan langsung, narasi reflektif
mahasiswa, serta pengukuran pemahaman sebelum-dan-sesudah kegiatan agar analisis kritis
lebih kuat dan menghasilkan temuan komparatif. Ketiga, bagi pengembangan program, perlu
dirancang modul lintas disiplin yang memasukkan tiga dimensi pandangan Islam-regulasi—
kesehatan sebagai kurikulum mikro (micro-credential), sehingga model interkoneksi ini dapat
direplikasi pada konteks negara atau isu berbeda seperti ekonomi digital, lingkungan, atau
kesehatan mental. Dengan demikian, penelitian lanjutan dan program kolaboratif akan mampu
memperluas manfaat pedagogis dan memperkokoh ekosistem akademik transnasional yang
berorientasi pada literasi kritis dan aplikasi keilmuan berbasis nilai Islam.

UCAPAN TERIMA KASIH

Judul untuk ucapan terima kasih kepada lembaga atau orang yang sudah memberikan kontribusi
selama penelitian dan referensi tidak diberi nomor, contoh.

Tim penulis mengucapkan terima kasih kepada Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada
Masyarakat (LPPM) Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri yang telah mendanai kegiatan
pengabdian ini sehingga terlaksana dengan baik.

Tim penulis diberikan kebebasan untuk menuliskan kalimat ini dengan struktur yang baik.

DAFTAR RUJUKAN
Abbas, A. S., & Hanafi, A. N. (2026). Integrasi Keilmuan Syariah dan llmu Hukum di Program

167
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

Studi Perbandingan Mazhab UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Asas Wa Tandhim, 5(1), 1
16.

Acep Nur Adhi, H., & Program Pascasarjana Magister IImu Al Quran dan Tafsir UIN Saifuddin
Zuhri Purwokerto, A. K. (2024). Malapraktik Islamisasi Sains pada Pengobatan Akhir
Zaman PAZ Al Kasaw. Ejournal.Uin-Suka.Ac.ld, 6, 131-143. https://ejournal.uin-
suka.ac.id/saintek/kiiis/article/view/4804

Andriani, M. D. &. (2022). Peranan Perempuan Bali dalam Meningkatkan Pendapatan Rumah
Tangga melalui Penjualan Sarana Upakara, (Studi Kasus Pedagang Sarana Upakara di
Pasar Badung). Prosding, 5, 86-88. https://ejournal.uin-
suka.ac.id/saintek/kiiis/issue/view/287/2469

Arifin, M. F. S, Efendi, E., & Nurhayati, N. S. Y. (2022). Agama dan Sains dalam Struktur
Pembidangan Studi Islam di Indonesia. Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan dan Keagamaan,
17(1), 67-87. https://doi.org/10.37680/adabiya.v17i1.1715

Chellyadiza, A., & Shabiha, D. N. (2023). Mengenal Lebih Jauh Larangan Makan dan Minum
Berdiri dalam Islam: Aspek Kesehatan yang Jarang Diketahui. Jurnal Religion: Jurnal
Agama, Sosial, dan Budaya, 1(6), 1001-1009.
https://maryamsejahtera.com/index.php/Religion/index

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2023). Research Design : Qualitative, Quantitative, and A
Mixed-Method Approach. In SAGE Publication. https://doi.org/10.4324/9780429469237-
3

Hendi, & Kitty. (2022). Implementasi Kebijakan Penyaluran Hibah Dan Bantuan Sosial
Kemasyarakatan Di Kabupaten Buleleng. Jurnal limiah MEA (Manajemen, Ekonomi, dan
Akuntansi), 6(1), 494-512.

Intelektual, B., & Abdullah, M. A. (2024). PARADIGMA INTEGRASI INTERKONEKSI
KEILMUAN : At-Taklim : Jurnal Pendidikan Multidisiplin. At-Taklim: Jurnal Pendidikan
Multidisiplin, 1(2), 60-72.

Ita Wijayanti, Z. A. (2022). Peranan Pendidikan Moral Dan Kontrol Diri Lawrence Kohlberg
Dalam Penanggulangan Anarkhisme Remaja. INSPIRASI (Jurnal Kajian dan Penelitian
Pendidikan Islam), 6(2), 121. https://doi.org/10.61689/inspirasi.v6i2.375

Lalan Ruslanudin. (2023). Pengaruh Kepercayaan Diri Dan Penguasaan Struktur Kalimat
Terhadap Keterampilan Menulis Teks Recount Bahasa Inggris Siswa Sekolah Menengah
Pertama Swasta Di Kabupaten Bekasi. Jurnal Bintang Pendidikan Indonesia, 1(1), 84—
107. https://doi.org/10.55606/jbpi.v1i1.979

Rahman Fadli, H. M. (2022). Penguatan dan Pengembangan Pendidikan Islam dan
Transdisipliner. Jurnal Kependidikan Dan Sosial Keagamaan, 08(02), 239.
https://doi.org/10.32923/edugama.v8i2.2511

Rozi, F., Qomar, M., & Sokip, S. (2024). Implementasi Studi Islam Interdisipliner dalam
Pendidikan Islam Berbasis Moderasi Beragama. Edukais : Jurnal Pemikiran Keislaman,
8(1), 81-94. https://doi.org/10.61595/edukais.2024.8.1.81-94

Sufratman. (2022). Integrasi Agama Dan Sains Modern Di Universitas Islam Negeri (Studi
Analisis Pemikiran M. Amin Abdullah). Al-Afkar, 5(1), 209-228. http://www.al-
afkar.com/index.php/Afkar_Journal/article/view/211%0Ahttps://www.al-
afkar.com/index.php/Afkar_Journal/article/download/211/139

Sugiyono. (2021). Metode Penelitian Kuantitaif, Kualitatif, R&D. Alfabeta.

Sumarta, S., Burhanudin, B., & Budiyanto, T. (2024). Maqgasid Al-Syariah Mendorong
Keadilan Dan Keseimbangan Dalam Hukum Islam. Khulasah : Islamic Studies Journal,
6(1), 16-31. https://doi.org/10.55656/kisj.v6i1.120

Zainuddin, A., & Aisyah, S. (2024). Optimalisasi Program Studi Komunikasi dan Penyiaran
Islam  di Perguruan  Tinggi. Jurnal  Ad-DA’'WAH,  8(3), 123-135.
https://doi.org/10.24014/af.v22i2.29219

168
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS


https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

