
153 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

Available online : https://doi.org/10.32665/jarcoms.v4i4.5637         

 

 

 

 

Journal of Research Applications in 

Community Services 

 

Copyright (c) Journal of Research Applications in Community 

Services 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-

NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License 
 

p-ISSN: 2963-9271 VOL. 4 NO. 4 (2025) : 153-168  e-ISSN: 2962-9586 

 

MODEL INTERKONEKSI NILAI ISLAM, REGULASI SOSIAL, DAN TRADISI 

KESEHATAN MELALUI KULIAH TAMU INTERNASIONAL: PENGUATAN 

KESADARAN KRITIS MAHASISWA UIS MALAYSIA 

 
Article History: Lisa Aminatul Mukaromah1, Nawafila Februyani2, Agus Sholahudin 

Shidiq3, Mohd Izzudin4  

Corresponding author : Lisa Aminatul Mukaromah1 

1Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri, lisa@sunan-giri.ac.id1 
2Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri, Nawafila@unugiri.ac.id2  
3Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri, agussholah@gmail.com3 

4Universiti Islam Selangor, mohdizzuddin@uis.edu.my4 

Received 

Revised    

Accepted  

Online 

: 

: 

: 

: 

27-09-2025 

21-09-2025 

06-12-2025 

19-12-2025 

   

 

Abstract 
Global developments demand cross-border learning models that are not only academic in nature but also 

capable of integrating religious values, social regulations, and modern scientific knowledge in understanding 

contemporary issues. However, studies examining how international guest lectures can serve as a medium to 

interconnect these three aspects remain limited, thereby highlighting the need for research that illustrates the 

pedagogical and social contributions of cross-national community engagement. This study aims to analyze how 

students at Universiti Islam Selangor (UIS) Malaysia comprehend current issues through the perspectives of 

Islamic values, social regulations, and culturally rooted health traditions in an international guest lecture setting. 

This research employed a qualitative descriptive method using participant observation, document analysis, and 

reflective interactive discussions. The activity took place at DK Ishak Baharom, UIS Malaysia, involving 70 

students and featuring three lecturers from Indonesia who presented topics on: (1) legal regulations for combating 

online gambling, (2) zakat as an Islamic financial instrument and social policy, and (3) traditional jamu and herbal 

medicine as components of culturally based modern healthcare. The findings indicate that students developed a 

comprehensive understanding of: (a) the prohibition of online gambling, which is grounded not only in economic 

considerations but also in moral and spiritual dimensions; (b) zakat as an empowerment instrument requiring 

effective regulation to generate meaningful social impact; and (c) herbal traditions as cultural heritage aligned with 

the halal–thayyib principles and supported by scientific legitimacy. Measurable outcomes include enhanced critical 

awareness, strengthened Islamic literacy related to contemporary issues, and positive participant responses 

reflected in high enthusiasm and analytical questioning during discussions. This study affirms that international 

guest lectures can serve as a transformative model of cross-border community engagement, strengthening 

academic collaboration while providing an integrative learning space that connects Islamic values, social 

regulations, and modern scientific knowledge. 

 

Keywords: Islamic Values, Social Regulations, Herbal Health Traditions, International Guest Lecture 

 

Abstrak 
Perkembangan global menuntut adanya model pembelajaran lintas negara yang tidak hanya bersifat 

akademis, tetapi juga mampu mengintegrasikan nilai agama, regulasi sosial, dan ilmu pengetahuan modern dalam 

memahami isu kontemporer. Namun, kajian tentang bagaimana kegiatan guest lecture internasional dapat menjadi 

medium interkoneksi ketiga aspek tersebut masih terbatas, sehingga diperlukan penelitian yang menggambarkan 

kontribusi pedagogis dan sosial dari praktik pengabdian lintas negara. Penelitian ini bertujuan menganalisis 

bagaimana mahasiswa Universiti Islam Selangor (UIS) Malaysia memahami isu-isu aktual melalui perspektif 

nilai Islam, regulasi sosial, dan tradisi kesehatan berbasis budaya dalam kegiatan kuliah tamu internasional. 

Penelitian menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan teknik observasi partisipan, analisis dokumentasi, 

dan refleksi diskusi interaktif. Kegiatan dilaksanakan di DK Ishak Baharom UIS Malaysia, melibatkan 70 

mahasiswa, dan menghadirkan tiga dosen dari Indonesia dengan topik: (1) Regulasi hukum dalam menanggulangi 

judi online, (2) Zakat sebagai instrumen keuangan Islam dan kebijakan sosial, serta (3) Tradisi jamu dan herbal 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://doi.org/10.32665/jarcoms.v4i4.5637
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20220920401636230
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/1524142771
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20220913051209318
mailto:lisa@sunan-giri.ac.id
mailto:Nawafila@unugiri.ac.id
mailto:agussholah@gmail.com
mailto:mohdizzuddin@uis.edu.my
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


154 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

sebagai bagian dari kesehatan modern berbasis budaya. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mahasiswa 

memperoleh pemahaman komprehensif mengenai: (a) larangan judi online yang tidak hanya berdimensi ekonomi, 

tetapi juga moral dan spiritual; (b) zakat sebagai instrumen pemberdayaan yang memerlukan regulasi efektif agar 

berdampak sosial; dan (c) tradisi herbal sebagai warisan budaya yang sejalan dengan prinsip halal–thayyib 

sekaligus memiliki legitimasi ilmiah. Luaran terukur mencakup peningkatan kesadaran kritis, penguatan literasi 

keislaman berbasis isu kontemporer, serta respon positif peserta yang tercermin dari antusiasme dan pertanyaan 

analitis dalam sesi diskusi. Penelitian ini menegaskan bahwa kuliah tamu internasional dapat menjadi model 

pengabdian lintas negara yang transformatif, memperkuat kolaborasi akademik, serta membuka ruang 

pembelajaran integratif antara nilai Islam, regulasi sosial, dan ilmu pengetahuan modern. 

 

Kata Kunci: Nilai Islam, Regulasi Sosial, Tradisi Kesehatan Herbal, Kuliah Tamu Internasional. 

 

1. PENDAHULUAN  

Kegiatan akademik lintas negara menjadi kebutuhan penting dalam memperkuat kapasitas 

mahasiswa, memperluas wawasan internasional, dan membangun jejaring keilmuan yang 

berorientasi pada solusi transnasional. Pendidikan tinggi tidak lagi hanya sebatas transfer ilmu 

pengetahuan secara satu arah dari dosen ke mahasiswa, melainkan menuntut adanya interaksi, 

pertukaran gagasan, serta integrasi nilai-nilai yang melibatkan aspek moral, sosial, dan budaya 

(Andriani, 2022). Hal ini sejalan dengan tujuan pendidikan Islam yang menekankan 

keseimbangan antara dimensi spiritual dan rasional, di mana setiap kegiatan akademik harus 

diarahkan untuk membentuk generasi yang kritis, berintegritas, dan mampu menghadapi 

tantangan zaman. Dalam kerangka ini, program kuliah tamu internasional yang melibatkan 

dosen dari Indonesia dengan mahasiswa Universitas Islam Selangor (UIS) Malaysia menjadi 

salah satu praktik baik yang bukan hanya mempertemukan dua institusi pendidikan, tetapi juga 

memperkuat kolaborasi dalam menjawab persoalan nyata yang dihadapi umat. 

Fenomena yang muncul dalam kuliah tamu tersebut menunjukkan adanya kebutuhan 

mahasiswa untuk memahami persoalan aktual yang terkait dengan nilai keislaman, regulasi 

sosial, dan kesehatan masyarakat. Mahasiswa UIS Malaysia tidak sekadar hadir sebagai 

pendengar, tetapi aktif mengajukan pertanyaan kritis yang menandakan adanya keresahan 

sekaligus rasa ingin tahu terhadap isu-isu kontemporer (Sufratman, 2022). Pertanyaan 

mengenai mengapa judi online tetap dilarang meskipun menggunakan uang pribadi, bolehkah 

mustahik menerima zakat ganda, hingga ragam herbal yang digunakan di Bali dan Indonesia, 

mencerminkan bahwa mahasiswa berusaha mengaitkan materi dengan realitas sosial di 

sekitarnya. Fenomena ini memperlihatkan betapa pentingnya ruang diskusi akademik lintas 

negara untuk menjembatani pemahaman mahasiswa dalam menghadapi isu-isu yang kompleks, 

yang tidak dapat dijawab secara sederhana tanpa interkoneksi antara dimensi agama, hukum, 

dan sains modern (Ita Wijayanti, 2022). 

Zakat tidak semata-mata dipandang sebagai ibadah ritual yang bersifat personal, melainkan 

sebagai mekanisme distribusi kekayaan yang mampu memperkuat solidaritas umat. Dalam 

konteks ini, mahasiswa UIS Malaysia mengajukan pertanyaan apakah seorang mustahik yang 

telah menerima zakat dari pemerintah masih boleh menerima zakat dari masyarakat 

(Chellyadiza & Shabiha, 2023). Pertanyaan ini dijawab dengan penjelasan bahwa zakat tetap 

boleh diterima selama penerima masih memenuhi kriteria mustahik, karena zakat tidak hanya 

bersumber dari negara tetapi juga masyarakat luas. Namun demikian, penekanan diberikan pada 

pentingnya regulasi agar zakat dapat lebih efektif dalam pemberdayaan, bukan sekadar bantuan 

konsumtif (Sumarta et al., 2024). Hal ini sejalan dengan gagasan zakat sebagai Islamic social 

finance yang menuntut peran negara, lembaga zakat, dan masyarakat dalam pengelolaan yang 

transparan, akuntabel, dan produktif. Dengan demikian, materi zakat menunjukkan adanya 

jembatan antara ajaran agama, kebijakan sosial, dan praktik ekonomi yang strategis bagi 

kesejahteraan umat (Lalan Ruslanudin, 2023). 

Jamu sebagai warisan budaya Indonesia telah digunakan selama berabad-abad untuk 

menjaga kebugaran, menyembuhkan penyakit, dan meningkatkan kualitas hidup. 

Perkembangannya kini tidak hanya bersifat tradisional, tetapi juga telah memasuki ranah ilmiah 

melalui kajian fitokimia, farmakologi, hingga bioteknologi modern. Pertanyaan mahasiswa UIS 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


155 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

Malaysia mengenai jenis-jenis herbal di Bali menunjukkan adanya ketertarikan pada kekayaan 

biodiversitas Indonesia yang memiliki nilai kesehatan sekaligus nilai ekonomi (Rahman Fadli, 

2022). Penjelasan dosen menekankan bahwa jamu dan herbal tidak sekadar minuman 

tradisional, tetapi telah berkembang menjadi produk kesehatan modern dalam bentuk kapsul, 

tablet, kosmetik, hingga suplemen yang dipasarkan secara global. Lebih jauh lagi, pengakuan 

resmi dari lembaga kesehatan di Indonesia maupun Malaysia memperlihatkan bahwa herbal 

kini diposisikan sebagai terapi komplementer yang mendukung pengobatan medis modern. 

Dengan demikian, materi herbal menegaskan pertemuan antara tradisi, sains modern, dan 

regulasi kesehatan global yang semakin kuat relevansinya dalam kehidupan masyarakat 

(Sufratman, 2022). 

Berbagai penelitian sebelumnya telah menyoroti pentingnya integrasi nilai Islam dan sains 

dalam pembelajaran, namun masih terbatas pada konteks intra-negara dan belum secara 

eksplisit mengkaji praktik lintas budaya. Penelitian (Arifin et al., 2022; Rozi et al., 2024) 

menunjukkan bahwa integrasi agama dan sains di perguruan tinggi Islam mampu memperkuat 

pemahaman epistemologis mahasiswa, tetapi kajiannya hanya fokus pada lingkungan kampus 

di Indonesia tanpa melihat dinamika pertukaran keilmuan antarnegara. Demikian pula, studi 

oleh (Hendi & Kitty, 2022; Intelektual & Abdullah, 2024) menegaskan efektivitas pendekatan 

interdisipliner dalam memahami isu-isu keagamaan modern, namun belum menyentuh 

bagaimana proses pembelajaran lintas negara dapat memperluas perspektif mahasiswa secara 

sosial dan kultural. Kedua penelitian ini memperlihatkan bahwa integrasi nilai agama dan ilmu 

pengetahuan telah banyak dibahas, tetapi belum ada kajian yang secara khusus meneliti 

bagaimana kuliah tamu internasional mampu menghubungkan nilai Islam, regulasi sosial, dan 

tradisi kesehatan secara bersamaan dalam satu forum akademik lintas negara. Dengan demikian, 

penelitian ini menjadi penting karena mengisi kekosongan tersebut melalui analisis mendalam 

mengenai bagaimana mahasiswa UIS Malaysia memahami isu-isu kontemporer melalui 

interkoneksi tiga dimensi nilai Islam, regulasi sosial, dan tradisi kesehatan yang selama ini 

belum banyak dieksplorasi dalam konteks pengabdian internasional dan pedagogi 

transnasional. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara 

sistematis bagaimana interkoneksi antara nilai Islam, regulasi sosial, dan tradisi kesehatan 

direpresentasikan, dipahami, dan diinternalisasi oleh mahasiswa Universiti Islam Selangor 

(UIS) Malaysia melalui kegiatan kuliah tamu internasional. Secara operasional, penelitian ini 

berfokus pada tiga capaian utama: (1) mengidentifikasi bentuk representasi nilai Islam, regulasi 

sosial, dan tradisi kesehatan dalam materi yang disampaikan narasumber; (2) memetakan 

respons kognitif dan kritis mahasiswa terhadap isu judi online, zakat, dan herbal melalui 

observasi partisipan dan interaksi diskusi; serta (3) mengevaluasi perubahan wawasan dan 

kesadaran kritis mahasiswa sebagai indikator luaran pedagogis dari kegiatan lintas negara 

tersebut. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan pemahaman mahasiswa, 

tetapi juga mengukur kontribusi kuliah tamu internasional sebagai model pengabdian dosen 

yang mampu memperkuat literasi keislaman kontemporer, pemahaman regulatif, dan apresiasi 

terhadap tradisi kesehatan berbasis budaya dalam perspektif akademik transnasional. 

 

2. METODE PELAKSANAAN 

Penelitian ini menggunakan desain deskriptif kualitatif dengan pendekatan participant-

observation, yang dipilih karena memungkinkan peneliti menangkap fenomena secara 

naturalistik dalam konteks kegiatan kuliah tamu internasional. Pendekatan ini memberikan 

ruang bagi peneliti untuk terlibat langsung dalam proses pembelajaran, mengamati interaksi 

antara narasumber dan mahasiswa, serta menelaah bagaimana pemaknaan terhadap isu-isu 

seperti judi online, zakat, dan tradisi herbal terbentuk melalui proses dialogis (Creswell & 

Creswell, 2023). Desain ini sesuai untuk menggali proses interkoneksi antara nilai Islam, 

regulasi sosial, dan tradisi kesehatan karena fenomena tersebut bersifat kompleks, kontekstual, 

dan muncul secara situasional selama kegiatan berlangsung. Melalui participant-observation, 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


156 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

peneliti dapat mengidentifikasi pola respons kognitif, partisipasi aktif mahasiswa, serta 

dinamika diskusi yang mencerminkan cara mahasiswa membangun pemahaman terhadap isu 

kontemporer lintas negara. Selain itu, desain deskriptif kualitatif memungkinkan peneliti 

menyusun gambaran mendalam mengenai bagaimana kegiatan akademik lintas budaya 

berfungsi tidak hanya sebagai ruang transfer pengetahuan, tetapi juga sebagai arena penguatan 

literasi keagamaan, regulatif, dan budaya yang saling berkelindan. Dengan demikian, 

penggunaan pendekatan ini memberikan landasan metodologis yang kuat untuk menafsirkan 

temuan secara sistematis dan memahami hubungan antara proses pembelajaran internasional 

dan pembentukan kesadaran kritis mahasiswa UIS Malaysia. 

 
Gambar 1.  Poster Kegiatan dan Narasumber Kegiatan 

Instrumen yang digunakan dalam penelitian ini meliputi lembar observasi, catatan 

lapangan, dan perangkat dokumentasi digital berupa foto serta rekaman video yang berfungsi 

untuk menangkap dinamika kegiatan secara komprehensif. Penggunaan beberapa instrumen 

sekaligus bertujuan untuk memperkaya data dan meningkatkan akurasi temuan, terutama karena 

penelitian ini berfokus pada interaksi langsung mahasiswa dalam kegiatan kuliah tamu 

internasional. Instrumen tersebut memungkinkan peneliti merekam baik aspek verbal maupun 

non-verbal, mulai dari respons kognitif, partisipasi diskusi, hingga bentuk pertanyaan kritis 

yang muncul secara spontan (Sugiyono, 2021). Dengan memanfaatkan berbagai jenis 

instrumen, penelitian ini dapat mengumpulkan data yang lebih berlapis, sehingga proses analisis 

tematik dapat dilakukan secara lebih mendalam dan valid. Data penelitian diperoleh melalui 

beberapa teknik berikut: 

1. Observasi perilaku partisipan selama proses penyampaian materi dan diskusi 

 Observasi dilakukan untuk mengamati keterlibatan mahasiswa, termasuk 

ekspresi, antusiasme, intensitas bertanya, serta pola interaksi mereka dengan 

narasumber. Melalui observasi langsung, peneliti dapat mengidentifikasi bagaimana 

mahasiswa merespons isu-isu yang disampaikan dan sejauh mana materi memengaruhi 

pemahaman mereka. Teknik ini juga memungkinkan peneliti menangkap dinamika 

kelas yang tidak dapat diperoleh melalui data verbal saja. 

2. Catatan diskusi yang merangkum komentar, tanggapan, serta interaksi mahasiswa 

 Catatan diskusi digunakan untuk mendokumentasikan isi percakapan, 

pertanyaan, dan argumen yang muncul selama sesi interaktif. Instrumen ini memberikan 

gambaran rinci mengenai cara mahasiswa membangun pemikiran kritis terhadap materi 

yang diberikan. Selain itu, catatan diskusi membantu peneliti menelusuri alur dialog dan 

topik-topik yang dianggap penting oleh peserta. 

3. Pertanyaan mahasiswa yang diajukan selama sesi tanya jawab sebagai data verbal 

 Pertanyaan mahasiswa diperlakukan sebagai data utama karena mencerminkan 

proses kognitif, rasa ingin tahu, dan tingkat pemahaman mereka terhadap isu-isu 

kontemporer. Setiap pertanyaan dianalisis untuk melihat kecenderungan tema, 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


157 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

kompleksitas berpikir, dan perspektif nilai yang digunakan mahasiswa dalam merespons 

materi. Data verbal ini juga menunjukkan bagaimana mahasiswa mengaitkan materi 

dengan pengalaman sosial dan keagamaan mereka. 

4. Rekaman kegiatan sebagai dokumen pendukung untuk verifikasi data 

 Rekaman audiovisual digunakan untuk memverifikasi hasil observasi dan 

catatan lapangan, sehingga setiap temuan dapat dibandingkan kembali secara objektif. 

Dokumentasi ini juga memungkinkan peneliti meninjau ulang momen penting yang 

mungkin terlewat dalam observasi langsung. Dengan demikian, rekaman kegiatan 

memperkuat validitas data dan mendukung triangulasi dalam proses analisis. 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kegiatan kuliah tamu internasional yang diikuti 70 mahasiswa Universitas Islam Selangor 

(UIS) Malaysia menghadirkan tiga dosen dari Indonesia sebagai narasumber. Masing-masing 

dosen menyampaikan tema yang berbeda namun saling melengkapi, sehingga menciptakan 

ruang diskusi interdisipliner yang kaya akan perspektif. Lisa Aminatul Mukaromah, M.S.I. 

membawakan materi tentang Efektivitas Regulasi Hukum dalam Menanggulangi Judi Online, 

Agus Sholahudin Shidiq, M.HI. dengan tema Beyond Charity: Zakat sebagai Mainstream 

Policy dalam Pengentasan Kemiskinan, dan Nawafila Februyani, M.Si. menyampaikan topik 

Membongkar Rahasia Obat Herbal Tradisional: Kekuatan Jamu dalam Kesehatan Modern. 

Ketiga topik ini dipadukan dalam forum yang interaktif, sehingga mahasiswa tidak hanya 

menerima transfer ilmu secara pasif, melainkan aktif bertanya, mendialogkan, bahkan 

mengkritisi persoalan yang dibahas. Hal ini menunjukkan bahwa kuliah tamu lintas negara 

mampu membangun kesadaran kritis mahasiswa terhadap isu-isu kontemporer yang menyentuh 

aspek nilai agama, regulasi sosial, hingga tradisi kesehatan. 

 
Gambar 2.  Dokumentasi Kegiatan Local Wisdom 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa topik judi online mendapat perhatian cukup besar dari 

mahasiswa UIS. Salah satu pertanyaan kritis yang muncul adalah mengapa judi online tetap 

dilarang padahal seseorang menggunakan uangnya sendiri dan tidak merugikan negara. 

Narasumber menjelaskan bahwa dalam Islam, judi termasuk perbuatan setan yang membawa 

kebinasaan, sebagaimana ditegaskan dalam Q.S. Al-Māidah ayat 90. Lisa Aminatul 

Mukaromah menyampaikan bahwa larangan judi tidak sekadar dilihat dari perspektif ekonomi 

semata, tetapi juga dari sisi moral, spiritual, dan sosial yang lebih luas. Judi online bukan hanya 

soal kalah-menang dengan uang pribadi, tetapi berdampak pada kerusakan mental, kecanduan, 

hingga kehancuran keluarga dan komunitas. Penjelasan ini memperlihatkan interkoneksi antara 

nilai Islam yang bersifat normatif dengan regulasi sosial berupa KUHP dan UU ITE, yang 

bersama-sama bertujuan melindungi masyarakat dari praktik merugikan. Dengan kata lain, 

mahasiswa diajak memahami bahwa agama dan hukum negara hadir bukan untuk membatasi 

kebebasan semata, tetapi melindungi harkat kemanusiaan dari praktik merusak. 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


158 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

Pembahasan mengenai zakat menjadi salah satu tema yang paling menarik perhatian 

mahasiswa. Pertanyaan yang diajukan cukup tajam, yakni apakah masyarakat yang sudah 

menerima zakat dari pemerintah masih boleh menerima zakat lagi dari masyarakat. Agus 

Sholahudin Shidiq menekankan bahwa zakat pada dasarnya adalah hak mustahik, sehingga jika 

seseorang masih memenuhi kriteria penerima, ia tetap berhak mendapatkan zakat dari berbagai 

sumber. Namun, beliau juga menambahkan pentingnya tata kelola zakat yang terintegrasi agar 

distribusi tidak tumpang tindih dan lebih tepat sasaran. Narasumber menyinggung bahwa di 

Indonesia masih terdapat kesenjangan antara potensi zakat yang mencapai ratusan triliun rupiah 

dengan realisasi penghimpunan yang relatif kecil. Hal ini menimbulkan tantangan serius dalam 

memaksimalkan zakat sebagai instrumen sosial-ekonomi. Dari perspektif interkoneksi, zakat 

menunjukkan pertemuan antara nilai Islam (ibadah yang wajib ditunaikan), regulasi sosial 

(aturan negara dan lembaga zakat), serta kebutuhan masyarakat miskin. Dengan demikian, 

mahasiswa memperoleh pemahaman bahwa zakat bukan hanya praktik karitatif, tetapi juga 

instrumen keadilan sosial yang mampu mengurangi kesenjangan dan meningkatkan 

kesejahteraan. 

Tema mengenai tradisi kesehatan berbasis herbal atau jamu memberikan nuansa yang 

berbeda namun tetap relevan dengan kerangka interkoneksi. Mahasiswa UIS terlihat antusias 

ketika menanyakan jenis-jenis herbal yang populer di Bali, Denpasar, dan bagaimana 

penggunaannya dalam kehidupan sehari-hari. Nawafila Februyani menjelaskan bahwa jamu 

merupakan warisan budaya Indonesia yang telah digunakan secara turun-temurun, namun kini 

berkembang menjadi produk kesehatan modern yang berbasis riset ilmiah. Beliau 

mencontohkan bahwa beberapa tanaman seperti kunyit, jahe, dan temulawak memiliki khasiat 

antiinflamasi dan telah diteliti secara farmakologis. Menurutnya, jamu kini bukan hanya produk 

tradisional yang diminum secara empiris, tetapi juga telah diformulasikan dalam bentuk kapsul, 

tablet, hingga kosmetik herbal yang dipasarkan secara global. Diskusi ini memperlihatkan 

bagaimana tradisi kesehatan bisa diintegrasikan dengan sains modern dan regulasi kesehatan, 

sehingga tetap relevan dalam masyarakat kontemporer. Bagi mahasiswa UIS, pembahasan 

herbal bukan hanya wawasan akademik, tetapi juga refleksi bahwa Islam mendorong umatnya 

menjaga kesehatan dengan cara yang halal, thayyib, dan berbasis ilmu. 

Meskipun kegiatan kuliah tamu internasional ini berhasil membangun diskusi kritis dan 

memperkaya pemahaman mahasiswa, penelitian ini masih memiliki keterbatasan karena belum 

menyertakan data primer yang lebih terukur dari mahasiswa UIS Malaysia. Belum adanya 

kutipan langsung dari pertanyaan mahasiswa, persentase respon atas materi yang diberikan, 

pengukuran tingkat pemahaman sebelum dan sesudah kegiatan, serta testimoni individu 

menyebabkan analisis dampak pembelajaran belum dapat dievaluasi secara kuantitatif maupun 

reflektif. Ketiadaan data primer tersebut mengurangi peluang untuk melihat pola perubahan 

persepsi mahasiswa secara lebih objektif, padahal informasi tersebut dapat memperkuat 

kesimpulan mengenai efektivitas integrasi nilai Islam, regulasi sosial, dan tradisi kesehatan 

dalam forum lintas negara. Dengan demikian, penelitian lanjutan perlu mempertimbangkan 

pengumpulan data primer yang lebih sistematis untuk memperkaya validitas temuan dan 

mengukur luaran pedagogis secara lebih komprehensif. 

Dari hasil pengamatan dapat disimpulkan bahwa kuliah tamu ini berdampak pada 

peningkatan pemahaman mahasiswa UIS Malaysia mengenai interkoneksi nilai Islam, regulasi 

sosial, dan tradisi kesehatan. Pertama, mahasiswa menjadi lebih sadar bahwa ajaran Islam 

memiliki dimensi normatif sekaligus praktis dalam menjawab masalah modern, seperti judi 

online yang tidak bisa dilepaskan dari konteks moral dan hukum. Kedua, mahasiswa memahami 

bahwa zakat tidak hanya ibadah ritual, tetapi juga kebijakan sosial yang dapat mengurangi 

kesenjangan ekonomi jika dikelola dengan baik. Ketiga, mahasiswa menyadari bahwa tradisi 

kesehatan seperti jamu bukan hanya budaya lokal, melainkan bagian dari sistem kesehatan 

modern yang diakui secara global. Dampak utama dari kegiatan ini adalah tumbuhnya 

kesadaran kritis mahasiswa lintas negara mengenai pentingnya mengintegrasikan nilai agama, 

regulasi, dan ilmu pengetahuan dalam menghadapi tantangan kehidupan. Dengan demikian, 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


159 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

kuliah tamu internasional ini bukan hanya pengabdian akademik, tetapi juga sarana 

transformatif yang membentuk generasi muda Muslim yang kritis, berwawasan global, dan 

berakar kuat pada nilai-nilai Islam. 

 

3.1. Nilai Islam sebagai Fondasi Moral dalam Menjawab Isu Kontemporer 

Nilai Islam hadir bukan hanya sebagai ajaran normatif yang membimbing ibadah 

ritual, tetapi juga sebagai fondasi moral yang kokoh dalam menghadapi beragam persoalan 

kontemporer. Islam sebagai agama yang kaffah menegaskan bahwa prinsip-prinsipnya 

bersifat menyeluruh, mencakup dimensi spiritual, sosial, ekonomi, politik, hingga budaya. 

Di tengah derasnya arus globalisasi, liberalisasi, dan digitalisasi, masyarakat Muslim kerap 

dihadapkan pada berbagai dilema moral yang muncul akibat perkembangan teknologi dan 

perubahan sosial yang cepat. Judi online, misalnya, merupakan salah satu fenomena nyata 

yang menjadi bukti betapa nilai Islam dibutuhkan untuk memberikan pedoman etis yang 

tidak hanya mengatur perilaku individu, tetapi juga melindungi masyarakat dari kerusakan 

sosial yang lebih luas. Islam memandang bahwa praktik perjudian, baik tradisional maupun 

online, tidak hanya sekadar aktivitas ekonomi yang bersifat pilihan pribadi, tetapi juga 

sebuah perbuatan yang membawa mudarat, baik dari sisi spiritual maupun sosial. 

Pandangan ini sejalan dengan firman Allah dalam Q.S. Al-Māidah ayat 90 yang 

menyebutkan bahwa “Wahai orang-orang yang beriman!Sesungguhnya (meminum) 

khamr, berjudi, (berkorban untuk) berhala, dan mengundi nasib dengan panah adalah 

perbuatan keji yang termasuk perbuatan setan, maka jauhilah perbuatan-perbuatan itu agar 

kamu beruntung” sehingga larangan tersebut bersifat menyeluruh dan berlaku sepanjang 

zaman. 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa mahasiswa UIS Malaysia mendapatkan 

pemahaman baru bahwa Islam memiliki jawaban moral atas isu-isu kontemporer. Mereka 

menyadari bahwa judi online dilarang bukan hanya karena aspek legal formal, tetapi karena 

mengandung kerusakan sosial dan spiritual. Mereka memahami bahwa zakat bukan sekadar 

ibadah personal, tetapi juga kebijakan sosial yang dapat mengurangi kesenjangan jika 

diatur dengan baik. Mereka juga melihat bahwa jamu dan herbal sebagai tradisi kesehatan 

dapat diposisikan dalam kerangka Islam sebagai upaya menjaga kesehatan yang halal dan 

thayyib. Dampak dari kuliah tamu ini adalah terbentuknya kesadaran kritis mahasiswa 

lintas negara untuk mengintegrasikan nilai Islam dalam menghadapi persoalan 

kontemporer, sehingga mereka tidak hanya berpegang pada logika pragmatis, tetapi juga 

pada fondasi moral agama yang kuat. 

Meskipun hasil penelitian ini menunjukkan bahwa mahasiswa UIS Malaysia mampu 

memahami dimensi moral Islam dalam menilai isu-isu seperti judi online, zakat, dan tradisi 

herbal, analisis yang dilakukan masih menghadapi keterbatasan karena belum menyertakan 

pembacaan kritis terhadap sejauh mana respons mahasiswa merepresentasikan 

transformasi pemikiran mereka. Diskusi yang muncul dalam forum kuliah tamu memang 

memperlihatkan minat dan keterlibatan kognitif, namun penelitian ini belum mengukur 

apakah perubahan pemahaman tersebut berlanjut pada tingkat refleksi mendalam, 

argumentasi kritis, atau perubahan sikap yang terukur. Selain itu, tidak adanya data primer 

berupa kutipan langsung, testimoni individu, atau rekaman naratif respons mahasiswa 

membuat penelitian ini belum sepenuhnya mampu menggambarkan dinamika internal 

proses berpikir kritis yang terjadi selama interaksi akademik. Dengan demikian, penelitian 

ini memerlukan penguatan pada aspek analisis kritis untuk menilai sejauh mana nilai Islam 

benar-benar terinternalisasi dalam cara mahasiswa memecahkan persoalan kontemporer. 

Kegiatan kuliah tamu internasional ini juga menyimpan keterbatasan dari sisi 

keberlanjutan program, karena forum akademik tersebut dilaksanakan hanya dalam satu 

kali pertemuan tanpa ada mekanisme tindak lanjut yang dapat memantau dampaknya dalam 

jangka waktu tertentu. Tidak adanya rangkaian kegiatan lanjutan seperti workshop tematik, 

asesmen pemahaman pasca-kegiatan, atau kolaborasi akademik berkelanjutan antara dosen 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


160 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

Indonesia dan UIS Malaysia menyebabkan potensi transformasi pembelajaran tidak dapat 

dimaksimalkan. Selain itu, keterbatasan durasi dan cakupan materi membuat pendalaman 

isu hanya terjadi pada level konseptual tanpa kesempatan bagi mahasiswa untuk 

mengembangkan proyek, studi kasus, atau analisis terapan yang dapat menghubungkan 

nilai Islam dengan problem sosial di lingkungan mereka. Oleh karena itu, untuk 

memperkuat keberlanjutan dan efektivitas program, diperlukan desain kegiatan lintas 

negara yang bersifat periodik, terstruktur, dan memungkinkan evaluasi multidimensi 

terhadap dampak pembelajaran jangka panjang. 

Dari perspektif akademik hasil penelitian ini sejalan dengan penelitian terdahulu 

yang menunjukkan relevansi nilai Islam dalam menjawab tantangan modern. Penelitian 

oleh (Acep Nur Adhi & Program Pascasarjana Magister Ilmu Al Quran dan Tafsir UIN 

Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2024) menunjukkan bahwa larangan judi dalam Islam tidak 

hanya dilihat dari aspek normatif agama, tetapi juga terbukti relevan dalam konteks hukum 

positif, karena judi modern seperti judi online memiliki dampak ekonomi dan sosial yang 

merugikan masyarakat luas. Penelitian tersebut menegaskan bahwa interkoneksi antara 

nilai Islam dan regulasi hukum merupakan strategi efektif dalam menanggulangi fenomena 

perjudian digital. Hasil ini selaras dengan temuan penelitian saat kuliah tamu, di mana 

mahasiswa UIS memahami bahwa larangan judi bukan sekadar aturan, tetapi fondasi moral 

yang melindungi mereka dari kerusakan. 

Penelitian (Abbas & Hanafi, 2026) juga mendukung temuan penelitian ini, dengan 

menunjukkan bahwa zakat bukan sekadar ibadah mahdhah, melainkan instrumen keuangan 

sosial yang memiliki potensi besar dalam mengurangi kesenjangan dan meningkatkan 

kesejahteraan masyarakat. Penelitian tersebut menemukan bahwa ketika zakat dikelola 

dengan prinsip transparansi dan akuntabilitas, ia dapat menjadi kebijakan publik yang 

efektif. Temuan ini memperkuat hasil penelitian pada kuliah tamu di UIS Malaysia, bahwa 

mahasiswa mulai memahami zakat sebagai kebijakan sosial yang berdampak luas, bukan 

hanya sebagai ibadah personal. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menegaskan 

kembali peran nilai Islam sebagai fondasi moral, tetapi juga memperlihatkan konsistensi 

dengan penelitian terdahulu yang menunjukkan relevansi Islam dalam menjawab tantangan 

kontemporer. 

Secara keseluruhan dapat disimpulkan bahwa nilai Islam berfungsi sebagai fondasi 

moral yang tidak lekang oleh waktu dalam menjawab isu-isu kontemporer. Baik dalam 

menghadapi judi online, pengelolaan zakat, maupun pemanfaatan herbal, Islam 

memberikan pedoman etis dan praktis yang melampaui kalkulasi pragmatis. Temuan 

penelitian ini juga sejalan dengan literatur terdahulu yang menekankan bahwa ajaran Islam 

bukan hanya ritual, tetapi juga solusi sosial-ekonomi dan kesehatan. Dampak nyata dari 

kegiatan kuliah tamu internasional ini adalah tumbuhnya kesadaran kritis mahasiswa UIS 

Malaysia untuk mengintegrasikan nilai Islam dengan regulasi sosial dan ilmu pengetahuan 

modern, sehingga mereka siap menjadi generasi yang tangguh menghadapi tantangan 

global. 

3.2.Tradisi Kesehatan Herbal sebagai Integrasi Budaya dan Ilmu Pengetahuan Modern 

Tradisi kesehatan berbasis herbal telah menjadi bagian integral dari kehidupan 

masyarakat Indonesia sejak ratusan tahun lalu, bahkan jauh sebelum sistem kesehatan 

modern berkembang. Herbal atau jamu bukan hanya sekadar ramuan tradisional yang 

digunakan untuk menjaga kebugaran tubuh, tetapi juga simbol identitas budaya yang 

mencerminkan kearifan lokal. Dalam catatan sejarah, berbagai prasasti kuno, relief candi, 

hingga naskah-naskah tradisional Jawa, Bali, maupun Sumatra menggambarkan praktik 

penggunaan tanaman obat untuk tujuan pengobatan maupun perawatan tubuh. Hal ini 

menunjukkan bahwa sejak awal, masyarakat Nusantara telah memiliki pemahaman 

mendalam tentang hubungan manusia dengan alam, serta keyakinan bahwa tanaman 

mengandung khasiat penyembuhan. Filosofi dasar yang melatarbelakangi praktik jamu 

adalah konsep keseimbangan tubuh, pikiran, dan lingkungan, di mana kesehatan dipandang 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


161 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

bukan hanya sebagai ketiadaan penyakit, tetapi kondisi harmonis antara manusia dengan 

alam sekitarnya. Pemahaman filosofis ini menunjukkan bahwa jamu bukan sekadar obat, 

tetapi bagian dari sistem pengetahuan dan kebudayaan yang membentuk cara pandang 

masyarakat terhadap kesehatan. 

 
Gambar 3. Penyampaian Materi Obat Herbal Tradisional oleh Narasumber 2 

Perkembangan tradisi herbal di Indonesia tidak bisa dilepaskan dari pengaruh lintas 

budaya yang memperkaya praktik pengobatan. Budaya Melayu, Jawa, Bali, dan Bugis 

memiliki kekhasan masing-masing dalam meracik jamu, sementara interaksi dengan 

pengobatan tradisional Cina dan Ayurveda India juga memberi kontribusi pada variasi 

ramuan herbal Nusantara. Misalnya, penggunaan jahe, kunyit, dan kayu manis dalam jamu 

memiliki kemiripan dengan pengobatan herbal di Asia Selatan. Namun, yang membedakan 

jamu adalah penyatuannya dengan tradisi spiritual dan sosial masyarakat lokal. Minum 

jamu bukan hanya tindakan medis, tetapi juga ritual sosial yang dilakukan dalam berbagai 

momen kehidupan, seperti pasca-melahirkan, sebelum pernikahan, atau sebagai bagian dari 

upacara adat. Tradisi ini menegaskan bahwa herbal bukan hanya instrumen kesehatan, 

tetapi juga medium kultural yang memperkuat kohesi sosial. Di sinilah terlihat bahwa 

herbal memiliki dua dimensi: sebagai warisan budaya sekaligus instrumen kesehatan 

masyarakat. 

Tradisi herbal mengalami transformasi signifikan. Seiring berkembangnya ilmu 

pengetahuan, praktik jamu tidak lagi hanya berdasarkan pengalaman empiris, tetapi juga 

diuji melalui metode ilmiah. Kajian fitokimia, farmakologi, dan bioteknologi digunakan 

untuk mengidentifikasi senyawa aktif dalam tanaman obat, mempelajari mekanisme 

kerjanya dalam tubuh, serta mengembangkan produk herbal yang lebih efektif dan aman. 

Misalnya, senyawa kurkumin dalam kunyit terbukti memiliki efek antiinflamasi dan 

antioksidan, sementara saponin dalam ginseng dapat meningkatkan imunitas. Transformasi 

ini menandai pergeseran jamu dari pengetahuan tradisional menuju evidence-based 

medicine. Hal ini penting karena dalam masyarakat global, klaim kesehatan tidak dapat 

hanya didasarkan pada tradisi, tetapi harus didukung oleh bukti ilmiah yang dapat 

diverifikasi. Dengan demikian, tradisi herbal memasuki fase integrasi dengan ilmu 

pengetahuan modern, di mana nilai budaya tetap dipertahankan, tetapi diperkaya dengan 

validasi ilmiah. 

Perubahan lain yang signifikan adalah bentuk penyajian jamu dalam masyarakat 

modern. Jika dahulu jamu lebih dikenal dalam bentuk cairan yang dijajakan oleh “jamu 

gendong” atau diracik manual di rumah, kini jamu hadir dalam berbagai bentuk modern 

seperti kapsul, tablet, serbuk instan, minuman kemasan, hingga kosmetik herbal. 

Transformasi bentuk ini bukan hanya memudahkan konsumen, tetapi juga bagian dari 

strategi komersialisasi untuk menjangkau pasar global. Dengan pengemasan yang higienis, 

label yang menarik, dan sertifikasi dari Badan Pengawas Obat dan Makanan (BPOM), jamu 

tidak lagi dipandang sebagai obat tradisional kelas dua, melainkan sebagai produk 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


162 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

kesehatan yang dapat bersaing dengan suplemen modern. Fenomena ini juga didukung oleh 

tren global back to nature, di mana masyarakat dunia mulai beralih dari obat kimia ke 

produk herbal karena dianggap lebih aman dan minim efek samping. Dengan demikian, 

jamu tidak hanya bertahan sebagai warisan budaya, tetapi juga berevolusi menjadi 

komoditas ekonomi yang memiliki daya saing di pasar internasional. 

Dalam diskusi kuliah tamu di Universitas Islam Selangor (UIS) Malaysia, mahasiswa 

menunjukkan ketertarikan khusus terhadap ragam herbal yang digunakan di Bali, 

Denpasar. Pertanyaan ini mencerminkan bahwa generasi muda Muslim di Malaysia 

memiliki kesadaran akan kekayaan biodiversitas Indonesia sekaligus ketertarikan untuk 

memahami herbal sebagai bagian dari ilmu kesehatan. Narasumber, Nawafila Februyani, 

menegaskan bahwa jamu bukan hanya minuman tradisional, tetapi telah berkembang 

menjadi produk berbasis riset yang diakui dalam dunia kesehatan modern. Beliau 

menjelaskan bahwa herbal seperti temulawak, jahe, kunyit, dan pegagan memiliki khasiat 

yang telah diteliti secara ilmiah. Dengan demikian, mahasiswa diajak untuk memahami 

bahwa tradisi herbal bukan hanya soal budaya, tetapi juga bagian dari evidence-based 

medicine yang sejalan dengan perkembangan ilmu kesehatan global. Diskusi ini penting 

karena memperlihatkan interkoneksi antara budaya, ilmu pengetahuan, dan regulasi 

kesehatan. 

Penggunaan herbal sebagai obat memiliki legitimasi kuat. Islam menekankan 

pentingnya menjaga kesehatan sebagai bagian dari amanah terhadap tubuh. Dalam hadis 

disebutkan bahwa “sesungguhnya badanmu memiliki hak atas dirimu,” yang berarti 

menjaga kesehatan adalah kewajiban moral. Prinsip halal dan thayyib menjadi pedoman 

utama dalam penggunaan obat, termasuk herbal. Obat herbal yang berbahan dasar 

tumbuhan halal dan diproses dengan cara yang baik (thayyib) dapat dipandang sebagai 

bagian dari ikhtiar menjaga kesehatan. Bahkan, dalam sejarah Islam, Nabi Muhammad 

SAW juga dikenal menggunakan beberapa jenis tanaman sebagai obat, seperti habbatus 

sauda (jinten hitam) yang disebut sebagai obat segala penyakit kecuali kematian. Dengan 

demikian, penggunaan herbal bukan hanya sejalan dengan budaya lokal, tetapi juga selaras 

dengan nilai Islam yang mendorong umatnya untuk menjaga kesehatan dengan cara yang 

halal dan bermanfaat. 

Regulasi sosial juga memainkan peran penting dalam memastikan bahwa produk 

herbal dapat digunakan secara aman dan efektif. Di Indonesia, BPOM mengklasifikasikan 

produk herbal ke dalam tiga kategori: jamu, obat herbal terstandar (OHT), dan fitofarmaka. 

Jamu hanya didukung oleh data empiris, OHT sudah melalui uji praklinik, sementara 

fitofarmaka telah melalui uji klinik dan dapat diresepkan dokter. Regulasi ini penting untuk 

memberikan perlindungan kepada konsumen sekaligus mendorong industri herbal untuk 

meningkatkan kualitas produknya. Di Malaysia, regulasi herbal diatur melalui Traditional 

and Complementary Medicine Act 2016 (Akta 775) yang mengakui praktik pengobatan 

tradisional dan menetapkan standar untuk produk herbal. Produk herbal di Malaysia 

diawasi oleh National Pharmaceutical Regulatory Agency (NPRA), yang 

mengklasifikasikan produk herbal sebagai traditional product atau health supplement. 

Regulasi ini menunjukkan bahwa baik Indonesia maupun Malaysia sama-sama 

menempatkan herbal dalam kerangka kesehatan nasional, dengan pengawasan yang ketat 

agar masyarakat terlindungi. 

Integrasi tradisi herbal dengan ilmu pengetahuan modern juga membuka peluang 

besar dalam bidang riset dan inovasi. Universitas dan lembaga riset di Indonesia maupun 

Malaysia mulai mengembangkan penelitian tentang senyawa aktif dalam tanaman lokal, 

uji klinis terhadap produk herbal, hingga pemanfaatan bioteknologi untuk meningkatkan 

efektivitas. Misalnya, penelitian tentang ekstrak temulawak sebagai agen hepatoprotektif, 

atau pegagan sebagai anti-aging, telah menghasilkan bukti ilmiah yang memperkuat posisi 

jamu dalam sistem kesehatan modern. Bahkan, beberapa produk herbal Indonesia sudah 

masuk kategori fitofarmaka yang dapat diresepkan dokter, sementara di Malaysia, 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


163 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

penelitian terhadap tongkat ali dan kacip fatimah menunjukkan potensi besar sebagai 

suplemen kesehatan internasional. Hal ini memperlihatkan bahwa herbal bukan hanya 

bagian dari masa lalu, tetapi juga masa depan kesehatan global. 

Industri herbal memiliki potensi besar sebagai sektor unggulan. Dengan kekayaan 

biodiversitas yang dimiliki Indonesia, yang mencakup lebih dari 30.000 spesies tanaman 

dan sekitar 9.600 di antaranya diketahui memiliki khasiat obat, Indonesia memiliki peluang 

untuk menjadi pusat industri herbal dunia. Namun, tantangan yang dihadapi adalah 

kurangnya riset klinis berskala besar, variasi kualitas bahan baku, serta rendahnya 

kesadaran masyarakat global terhadap jamu Indonesia. Malaysia, dengan strategi integrasi 

dan sertifikasi halal herbal, telah berhasil menembus pasar internasional, terutama di Asia 

dan Timur Tengah. Perbandingan ini menunjukkan bahwa regulasi, riset, dan branding 

menjadi faktor kunci dalam mengubah herbal dari tradisi lokal menjadi produk global. Oleh 

karena itu, mahasiswa UIS Malaysia diajak untuk memahami bahwa herbal bukan hanya 

soal kesehatan, tetapi juga peluang ekonomi yang berkelanjutan. 

Keterkaitan antara tradisi herbal, regulasi, dan nilai Islam semakin memperkuat 

argumen bahwa kesehatan tidak dapat dipandang hanya dari satu perspektif. Islam 

menekankan integrasi antara iman dan ilmu, antara budaya dan inovasi. Herbal sebagai 

warisan budaya diperkaya dengan validasi ilmiah, diatur melalui regulasi sosial, dan 

dipandu oleh prinsip halal-thayyib. Integrasi ini menciptakan sistem kesehatan yang 

holistik, yang tidak hanya mengobati penyakit, tetapi juga menjaga keseimbangan hidup 

manusia dalam dimensi spiritual, sosial, dan lingkungan. Mahasiswa UIS Malaysia yang 

terlibat dalam kuliah tamu menyadari bahwa herbal dapat menjadi jembatan antara tradisi 

dan modernitas, antara lokal dan global, antara nilai agama dan ilmu pengetahuan. Dengan 

pemahaman ini, mereka dapat mengembangkan perspektif yang lebih luas dalam 

menghadapi tantangan kesehatan di era modern. 

Jika dikaitkan dengan literatur akademik temuan ini selaras dengan penelitian (Rozi 

et al., 2024), yang menegaskan bahwa jamu memiliki potensi besar sebagai bagian dari 

sistem kesehatan nasional jika didukung oleh riset ilmiah dan regulasi yang jelas. Penelitian 

tersebut menunjukkan bahwa jamu yang terstandarisasi dapat meningkatkan daya saing 

Indonesia di pasar global. (Rahman Fadli, 2022) menemukan bahwa masyarakat Malaysia 

semakin menerima penggunaan herbal sebagai terapi komplementer, terutama setelah 

adanya regulasi resmi melalui Akta 775. Kedua penelitian ini mendukung kesimpulan 

bahwa integrasi budaya dan ilmu pengetahuan melalui regulasi yang baik adalah kunci 

keberhasilan tradisi herbal di era modern. 

Secara keseluruhan tradisi kesehatan herbal bukan hanya bagian dari masa lalu, tetapi 

juga solusi masa depan. Ia merepresentasikan integrasi antara budaya dan ilmu 

pengetahuan, antara nilai Islam dan regulasi sosial, antara lokalitas dan globalisasi. Hasil 

penelitian ini memperlihatkan bahwa mahasiswa UIS Malaysia memperoleh pemahaman 

bahwa herbal tidak hanya tradisi, tetapi juga ilmu, ekonomi, dan moralitas. Dengan 

pemahaman ini, diharapkan generasi muda Muslim dapat mengembangkan herbal sebagai 

bagian dari gaya hidup sehat, instrumen ekonomi, dan identitas budaya yang mendunia. 

3.3. Regulasi Sosial dan Transformasi Zakat sebagai Instrumen Pemberdayaan 

Zakat dalam tradisi Islam sejak awal dipandang sebagai salah satu pilar utama 

kehidupan sosial-ekonomi umat. Ia bukan sekadar ibadah mahdhah yang bersifat personal, 

tetapi sebuah instrumen distribusi kekayaan yang dirancang untuk menjaga keseimbangan 

sosial, mengurangi kesenjangan, dan membangun solidaritas. Dalam konteks historis, zakat 

telah memainkan peran besar dalam mengentaskan kemiskinan dan memperkuat 

persaudaraan umat, sebagaimana dicontohkan pada masa kepemimpinan Khalifah Umar 

bin Abdul Aziz yang berhasil menekan angka kemiskinan hingga hampir tidak ada 

mustahik yang tersisa. Fakta historis ini menegaskan bahwa zakat memiliki dimensi ganda: 

spiritual bagi muzakki dan sosial bagi mustahik. Ketika zakat diposisikan hanya sebatas 

ritual individu, maka potensinya akan terbatas. Sebaliknya, ketika zakat dipahami sebagai 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


164 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

bagian dari regulasi sosial, ia dapat berubah menjadi instrumen pemberdayaan yang 

produktif dan transformatif. 

 
Gambar 4. Penyampaian Materi Zakat oleh Narasumber 3 

Fenomena yang muncul dalam kuliah tamu internasional di Universitas Islam 

Selangor (UIS) Malaysia semakin mempertegas urgensi pemahaman zakat sebagai 

kebijakan sosial. Pertanyaan mahasiswa mengenai kebolehan seorang mustahik menerima 

zakat dari pemerintah sekaligus dari masyarakat mencerminkan kebingungan sekaligus 

ketertarikan mereka pada aspek regulasi dan distribusi zakat. Agus Sholahudin Shidiq, 

salah satu narasumber, menekankan bahwa zakat tetap boleh diterima selama penerima 

masih memenuhi kriteria sebagai mustahik. Namun, beliau juga menambahkan bahwa 

regulasi yang baik diperlukan agar distribusi zakat tidak tumpang tindih dan lebih tepat 

sasaran. Pernyataan ini penting karena menunjukkan bahwa zakat tidak bisa dilepaskan dari 

mekanisme pengelolaan yang jelas, transparan, dan terintegrasi. Dengan kata lain, nilai 

Islam menyediakan landasan normatif, sementara regulasi sosial menjadi instrumen praktis 

untuk memastikan zakat dapat berfungsi optimal sebagai alat pemberdayaan. 

Regulasi sosial dalam pengelolaan zakat memiliki peran strategis karena menyangkut 

aspek legitimasi, akuntabilitas, dan efektivitas. Di Indonesia, regulasi zakat diatur melalui 

Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan Zakat yang memberikan 

mandat kepada Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) sebagai lembaga negara yang 

berwenang, serta Lembaga Amil Zakat (LAZ) yang dikelola masyarakat. Model ini 

menciptakan pola semi-otoritatif, di mana negara hadir melalui BAZNAS tetapi tetap 

memberi ruang bagi partisipasi masyarakat sipil. Kelebihan sistem ini adalah adanya 

inovasi yang lahir dari kompetisi sehat antar-LAZ, namun kelemahannya adalah potensi 

fragmentasi dan kurangnya integrasi data. Hal ini berbeda dengan Malaysia yang 

menerapkan model otoritatif melalui Majlis Agama Islam Negeri (MAIN) atau State 

Islamic Religious Council (SIRC), di mana zakat dikelola secara terpusat dengan sistem 

pemotongan gaji (salary deduction). Sistem Malaysia memungkinkan efisiensi 

penghimpunan yang tinggi karena adanya integrasi data dan kewajiban formal. Namun, 

kelemahannya adalah terbatasnya ruang inovasi masyarakat. Perbandingan ini 

memperlihatkan bahwa regulasi sosial menentukan bagaimana zakat bertransformasi 

menjadi instrumen pemberdayaan yang efektif atau justru terhambat oleh fragmentasi. 

Transformasi zakat dari sekadar amal karitatif menuju instrumen pemberdayaan 

merupakan agenda penting yang kini banyak diperjuangkan. Selama ini, pengelolaan zakat 

di banyak negara Muslim masih berorientasi pada distribusi konsumtif seperti bantuan 

sembako, santunan tunai, atau bantuan darurat. Padahal, zakat memiliki potensi besar untuk 

digunakan dalam program produktif seperti modal usaha mikro, pelatihan keterampilan, 

atau investasi sosial. Dengan demikian, zakat tidak hanya menyelesaikan masalah jangka 

pendek, tetapi juga membangun kemandirian mustahik dalam jangka panjang. Konsep ini 

sejalan dengan semangat maqashid syariah yang tidak hanya menjaga kelangsungan hidup 

mustahik, tetapi juga mengangkat martabat mereka agar suatu saat dapat keluar dari 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


165 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

kemiskinan dan bahkan menjadi muzakki baru. Inilah yang disebut sebagai transformasi 

zakat: dari charity (bantuan) menuju empowerment (pemberdayaan). 

Mahasiswa UIS Malaysia yang mengikuti kuliah tamu mendapatkan pemahaman 

bahwa zakat sesungguhnya memiliki dimensi strategis sebagai kebijakan publik (public 

fiscal policy). Agus Sholahudin menjelaskan bahwa zakat dapat diposisikan sebagai 

“Islamic Social Finance” yang tidak hanya menjadi tanggung jawab individu, tetapi juga 

negara sebagai regulator, fasilitator, dan integrator. Pernyataan ini menunjukkan bahwa 

regulasi sosial berperan besar dalam menggeser paradigma zakat dari sekadar kewajiban 

spiritual menuju instrumen pembangunan. Bagi mahasiswa, pemahaman ini sangat penting 

karena mereka hidup di era di mana sistem ekonomi konvensional berbasis pajak dan 

welfare-state mendominasi kebijakan publik. Dengan memahami zakat sebagai instrumen 

pemberdayaan, mereka dapat melihat bahwa Islam memiliki sistem keuangan sosial yang 

tidak kalah relevan dibanding model ekonomi modern. 

Dari perspektif sosio-ekonomi regulasi zakat yang baik dapat berkontribusi 

signifikan pada pengentasan kemiskinan. Data dari BAZNAS menunjukkan bahwa potensi 

zakat di Indonesia mencapai lebih dari Rp327 triliun pada tahun 2022, tetapi realisasi 

penghimpunannya baru sekitar Rp17 triliun. Angka ini menunjukkan adanya kesenjangan 

yang besar antara potensi dan realisasi. Faktor penyebabnya antara lain adalah rendahnya 

kesadaran muzakki, kurangnya integrasi data, serta isu transparansi lembaga pengelola. 

Jika regulasi sosial dapat diperkuat, misalnya melalui insentif fiskal, digitalisasi 

penghimpunan, dan integrasi data kemiskinan nasional, maka zakat dapat menjadi 

instrumen yang jauh lebih efektif. Malaysia dengan sistem pemotongan gaji berhasil 

membuktikan efisiensi penghimpunan, meskipun tetap perlu membuka ruang bagi inovasi. 

Hal ini menunjukkan bahwa regulasi sosial bukan sekadar aturan administratif, tetapi 

mekanisme yang menentukan sejauh mana zakat mampu bertransformasi menjadi alat 

pemberdayaan nyata. 

Pembahasan lebih jauh memperlihatkan bahwa zakat juga memiliki dimensi moral 

yang membentuk etos sosial masyarakat. Regulasi yang baik tidak hanya mengatur aspek 

teknis penghimpunan dan distribusi, tetapi juga membentuk budaya kepedulian dan 

solidaritas. Dalam Islam, zakat dipandang sebagai hak mustahik yang dititipkan Allah pada 

harta muzakki. Oleh karena itu, regulasi yang lemah dapat mengakibatkan hak tersebut 

tidak tersalurkan dengan baik. Sebaliknya, regulasi yang kuat memperkuat legitimasi zakat 

sebagai instrumen keadilan sosial. Mahasiswa UIS Malaysia yang mengikuti kuliah tamu 

menyadari bahwa zakat bukan sekadar transaksi antara muzakki dan mustahik, tetapi 

sebuah sistem yang membutuhkan regulasi agar keadilan sosial dapat terwujud secara 

berkelanjutan. Dengan kata lain, regulasi sosial berperan sebagai jembatan yang 

menghubungkan nilai Islam dengan realitas ekonomi dan sosial. 

Dari sisi pemberdayaan zakat yang dikelola dengan regulasi tepat dapat mendukung 

lahirnya program-program produktif yang transformatif. Contohnya adalah program zakat 

produktif di Indonesia yang memberikan modal usaha kepada pelaku UMKM, atau 

program pelatihan keterampilan yang dibiayai dari zakat. Program semacam ini 

memungkinkan mustahik untuk keluar dari lingkaran kemiskinan dan menjadi lebih 

mandiri. Bahkan, beberapa program zakat produktif di Indonesia telah berhasil mengangkat 

status mustahik menjadi muzakki baru dalam kurun waktu beberapa tahun. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa zakat bukan hanya instrumen distribusi kekayaan, tetapi juga investasi 

sosial yang berdampak jangka panjang. Transformasi inilah yang diharapkan dapat terjadi 

lebih luas jika regulasi sosial diperkuat dan paradigma zakat bergeser dari charity ke 

empowerment. 

Mahasiswa UIS Malaysia melalui diskusi dalam kuliah tamu juga menyadari bahwa 

zakat memiliki perbedaan dalam implementasi antar negara. Di Malaysia, sistem 

pengelolaan zakat yang otoritatif menjamin efisiensi penghimpunan, tetapi terkadang 

mengurangi ruang partisipasi masyarakat sipil. Sementara di Indonesia, sistem semi-

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


166 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

otoritatif memberi ruang bagi inovasi, tetapi rentan terhadap fragmentasi. Pemahaman ini 

penting bagi mahasiswa agar mereka dapat membandingkan dan belajar dari kelebihan dan 

kelemahan masing-masing sistem. Diskusi lintas negara seperti ini memperkaya wawasan 

mahasiswa mengenai bagaimana regulasi sosial memengaruhi transformasi zakat. Mereka 

tidak hanya melihat zakat sebagai ajaran agama, tetapi juga sebagai kebijakan sosial yang 

memiliki implikasi luas terhadap pembangunan masyarakat. 

Transformasi zakat tidak hanya berada pada tataran ekonomi, tetapi juga menyentuh 

aspek politik dan budaya karena zakat yang dikelola melalui regulasi yang jelas dapat 

meningkatkan legitimasi pemerintah di mata masyarakat serta memperkuat budaya 

kepedulian dan kohesi sosial dalam masyarakat yang plural seperti Malaysia. Mahasiswa 

UIS memahami melalui kuliah tamu bahwa zakat mampu meneguhkan identitas Islam 

sekaligus membangun kerukunan sosial, terutama ketika dikelola secara transparan dan 

terintegrasi sebagaimana ditegaskan dalam penelitian (Zainuddin & Aisyah, 2024) yang 

menunjukkan bahwa zakat produktif dapat meningkatkan pendapatan mustahik dan 

mengurangi ketergantungan pada bantuan konsumtif. Selaras dengan itu, penelitian (Arifin 

et al., 2022)  menemukan bahwa sistem pengelolaan zakat yang otoritatif di Malaysia 

efektif meningkatkan efisiensi penghimpunan, meskipun tetap memerlukan perluasan 

partisipasi masyarakat sipil agar aspek inovatif tidak hilang. Dengan demikian, keseluruhan 

temuan ini menguatkan bahwa transformasi zakat sebagai instrumen pemberdayaan hanya 

dapat terwujud apabila nilai Islam, regulasi sosial, dan partisipasi masyarakat 

diintegrasikan secara harmonis. 

 
Gambar 5. Dokumentasi dengan Seluruh Peserta Dosen dan Mahasiswa 

Meskipun temuan terkait transformasi zakat menunjukkan kontribusi intelektual dan 

pemahaman yang berkembang pada mahasiswa UIS, analisis dalam penelitian ini masih 

menghadapi keterbatasan karena belum sepenuhnya menyertakan pembacaan kritis 

terhadap kedalaman refleksi mahasiswa. Forum diskusi yang muncul dalam kuliah tamu 

memang memperlihatkan antusiasme dan minat untuk memahami zakat sebagai instrumen 

sosial-ekonomi, namun penelitian ini belum mengevaluasi secara sistematis apakah 

pemahaman tersebut berkembang menjadi kesadaran kritis atau hanya berhenti pada tataran 

konseptual. Tidak adanya instrumen pengukuran seperti asesmen pemahaman, refleksi 

tertulis mahasiswa, atau analisis wacana dari dialog yang terekam membuat proses 

interpretasi masih bertumpu pada observasi umum. Kekurangan ini menyebabkan potensi 

kritis mahasiswa terhadap isu zakat tidak dapat ditangkap secara mendalam, sehingga 

peluang untuk menilai efektivitas pedagogis kegiatan kuliah tamu dalam membentuk pola 

pikir transformatif masih terbatas. 

Keberlanjutan program dan desain kegiatan juga menjadi keterbatasan penting dalam 

penelitian ini. Kuliah tamu internasional diselenggarakan hanya dalam satu kali sesi tanpa 

adanya rangkaian lanjutan yang memungkinkan pemantauan perkembangan pemahaman 

mahasiswa dalam jangka menengah maupun jangka panjang. Ketiadaan tindak lanjut 

seperti workshop tematik, penugasan kolaboratif, riset bersama antara mahasiswa UIS dan 

dosen Indonesia, atau forum refleksi pasca-kegiatan membuat pengaruh kegiatan ini sulit 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


167 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

diukur secara berkelanjutan. Durasi yang singkat juga membatasi pendalaman isu zakat 

sebagai kebijakan sosial, sehingga mahasiswa tidak memiliki kesempatan untuk 

mengembangkan studi kasus, memetakan tantangan implementasi zakat produktif, atau 

melihat langsung bagaimana regulasi zakat beroperasi dalam konteks komunitas. 

Keterbatasan ini menunjukkan perlunya desain kegiatan yang lebih terstruktur, periodik, 

dan kolaboratif agar dampak program dapat lebih berkelanjutan dan memberikan 

kontribusi yang signifikan bagi pengembangan literasi zakat lintas negara. 

 

 

4. SIMPULAN DAN SARAN 

Penelitian mengenai interkoneksi nilai Islam, regulasi sosial, dan tradisi kesehatan dalam 

kuliah tamu internasional di Universiti Islam Selangor (UIS) Malaysia menghasilkan beberapa 

temuan spesifik dan terukur. Pertama, terdapat peningkatan keterlibatan kognitif mahasiswa 

yang tercermin dari intensitas pertanyaan kritis pada tiga isu utama: hukum judi online, regulasi 

zakat, dan legitimasi ilmiah tradisi herbal. Kedua, mahasiswa menunjukkan pergeseran 

pemahaman dari perspektif normatif menuju pemaknaan integratif, yaitu melihat bahwa 

larangan judi memiliki dasar moral-spiritual sekaligus sosial, bahwa zakat adalah instrumen 

keadilan ekonomi yang menuntut regulasi, dan bahwa herbal dapat dibaca dalam kerangka 

halal–thayyib serta sains modern. Ketiga, dokumentasi observasi menunjukkan adanya respons 

positif berupa partisipasi aktif dan penguatan literasi keislaman berbasis isu kontemporer. 

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi dengan menawarkan model interkoneksi tiga domain—

nilai Islam, regulasi sosial, dan tradisi kesehatan—yang jarang dibahas secara bersamaan dalam 

konteks pendidikan lintas negara. Secara praktis, penelitian ini memperkenalkan kuliah tamu 

internasional sebagai bentuk pengabdian transnasional yang dapat menjadi strategi alternatif 

untuk meningkatkan literasi kritis mahasiswa Muslim di Asia Tenggara. Kebaruan (novelty) 

artikel ini terletak pada identifikasi bagaimana tiga sektor keilmuan yang umumnya berdiri 

sendiri dapat dipadukan dalam satu forum pedagogis dan menghasilkan respons kritis dari 

mahasiswa dalam konteks lintas negara. 

Pertama, bagi pihak institusi UIS Malaysia maupun perguruan tinggi mitra di Indonesia, 

perlu disusun model kuliah tamu internasional yang berkelanjutan (multi-sesi) dengan evaluasi 

pembelajaran terstruktur seperti pre-test/post-test, survei respons, atau refleksi tertulis 

mahasiswa agar dampak pembelajaran dapat diukur secara lebih objektif. Kedua, bagi peneliti 

berikutnya, disarankan menambahkan data primer berupa kutipan langsung, narasi reflektif 

mahasiswa, serta pengukuran pemahaman sebelum-dan-sesudah kegiatan agar analisis kritis 

lebih kuat dan menghasilkan temuan komparatif. Ketiga, bagi pengembangan program, perlu 

dirancang modul lintas disiplin yang memasukkan tiga dimensi pandangan Islam–regulasi–

kesehatan sebagai kurikulum mikro (micro-credential), sehingga model interkoneksi ini dapat 

direplikasi pada konteks negara atau isu berbeda seperti ekonomi digital, lingkungan, atau 

kesehatan mental. Dengan demikian, penelitian lanjutan dan program kolaboratif akan mampu 

memperluas manfaat pedagogis dan memperkokoh ekosistem akademik transnasional yang 

berorientasi pada literasi kritis dan aplikasi keilmuan berbasis nilai Islam. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Judul untuk ucapan terima kasih kepada lembaga atau orang yang sudah memberikan kontribusi 

selama penelitian dan referensi tidak diberi nomor, contoh. 

Tim penulis mengucapkan terima kasih kepada Lembaga Penelitian dan Pengabdian kepada 

Masyarakat (LPPM) Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri yang telah mendanai kegiatan 

pengabdian ini sehingga terlaksana dengan baik. 

Tim penulis diberikan kebebasan untuk menuliskan kalimat ini dengan struktur yang baik. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Abbas, A. S., & Hanafi, A. N. (2026). Integrasi Keilmuan Syariah dan Ilmu Hukum di Program 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES


168 
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaRCOMS   

Studi Perbandingan Mazhab UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Asas Wa Tandhim, 5(1), 1–

16. 

Acep Nur Adhi, H., & Program Pascasarjana Magister Ilmu Al Quran dan Tafsir UIN Saifuddin 

Zuhri Purwokerto, A. K. (2024). Malapraktik Islamisasi Sains pada Pengobatan Akhir 

Zaman PAZ Al Kasaw. Ejournal.Uin-Suka.Ac.Id, 6, 131–143. https://ejournal.uin-

suka.ac.id/saintek/kiiis/article/view/4804 

Andriani, M. D. &. (2022). Peranan Perempuan Bali dalam Meningkatkan Pendapatan Rumah 

Tangga melalui Penjualan Sarana Upakara, (Studi Kasus Pedagang Sarana Upakara di 

Pasar Badung). Prosding, 5, 86–88. https://ejournal.uin-

suka.ac.id/saintek/kiiis/issue/view/287/2469 

Arifin, M. F. S., Efendi, E., & Nurhayati, N. S. Y. (2022). Agama dan Sains dalam Struktur 

Pembidangan Studi Islam di Indonesia. Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan dan Keagamaan, 

17(1), 67–87. https://doi.org/10.37680/adabiya.v17i1.1715 

Chellyadiza, A., & Shabiha, D. N. (2023). Mengenal Lebih Jauh Larangan Makan dan Minum 

Berdiri dalam Islam: Aspek Kesehatan yang Jarang Diketahui. Jurnal Religion: Jurnal 

Agama, Sosial, dan Budaya, 1(6), 1001–1009. 

https://maryamsejahtera.com/index.php/Religion/index 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2023). Research Design : Qualitative, Quantitative, and A 

Mixed-Method Approach. In SAGE Publication. https://doi.org/10.4324/9780429469237-

3 

Hendi, & Kitty. (2022). Implementasi Kebijakan Penyaluran Hibah Dan Bantuan Sosial 

Kemasyarakatan Di Kabupaten Buleleng. Jurnal Ilmiah MEA (Manajemen, Ekonomi, dan 

Akuntansi), 6(1), 494–512. 

Intelektual, B., & Abdullah, M. A. (2024). PARADIGMA INTEGRASI INTERKONEKSI 

KEILMUAN : At-Taklim : Jurnal Pendidikan Multidisiplin. At-Taklim: Jurnal Pendidikan 

Multidisiplin, 1(2), 60–72. 

Ita Wijayanti, Z. A. (2022). Peranan Pendidikan Moral Dan Kontrol Diri Lawrence Kohlberg 

Dalam Penanggulangan Anarkhisme Remaja. INSPIRASI (Jurnal Kajian dan Penelitian 

Pendidikan Islam), 6(2), 121. https://doi.org/10.61689/inspirasi.v6i2.375 

Lalan Ruslanudin. (2023). Pengaruh Kepercayaan Diri Dan Penguasaan Struktur Kalimat 

Terhadap Keterampilan Menulis Teks Recount Bahasa Inggris Siswa Sekolah Menengah 

Pertama Swasta Di Kabupaten Bekasi. Jurnal Bintang Pendidikan Indonesia, 1(1), 84–

107. https://doi.org/10.55606/jbpi.v1i1.979 

Rahman Fadli, H. M. (2022). Penguatan dan Pengembangan Pendidikan Islam dan 

Transdisipliner. Jurnal Kependidikan Dan Sosial Keagamaan, 08(02), 239. 

https://doi.org/10.32923/edugama.v8i2.2511 

Rozi, F., Qomar, M., & Sokip, S. (2024). Implementasi Studi Islam Interdisipliner dalam 

Pendidikan Islam Berbasis Moderasi Beragama. Edukais : Jurnal Pemikiran Keislaman, 

8(1), 81–94. https://doi.org/10.61595/edukais.2024.8.1.81-94 

Sufratman. (2022). Integrasi Agama Dan Sains Modern Di Universitas Islam Negeri (Studi 

Analisis Pemikiran M. Amin Abdullah). Al-Afkar, 5(1), 209–228. http://www.al-

afkar.com/index.php/Afkar_Journal/article/view/211%0Ahttps://www.al-

afkar.com/index.php/Afkar_Journal/article/download/211/139 

Sugiyono. (2021). Metode Penelitian Kuantitaif, Kualitatif, R&D. Alfabeta. 

Sumarta, S., Burhanudin, B., & Budiyanto, T. (2024). Maqasid Al-Syariah Mendorong 

Keadilan Dan Keseimbangan Dalam Hukum Islam. Khulasah : Islamic Studies Journal, 

6(1), 16–31. https://doi.org/10.55656/kisj.v6i1.120 

Zainuddin, A., & Aisyah, S. (2024). Optimalisasi Program Studi Komunikasi dan Penyiaran 

Islam di Perguruan Tinggi. Jurnal Ad-DA’WAH, 8(3), 123–135. 

https://doi.org/10.24014/af.v22i2.29219 

https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES
https://journal.unugiri.ac.id/index.php/JaMES

